سرگزشت سحر از ابو شہریار



بابل میں اور اس کے بعد

از

ابو شهر یار

www.islamic-belief.net



2017,2019

## فهرست

باب ۱: سحر اور بابل کی غلامی کا دور

باب ۲: هاروت و ماروت کون؟

دوسری صدی ہجری

تیسری صدی ہجری

چوتھی صدی ہجری

پانچویں صدی ہجری

آٹھویں صدی ہجری

نویں صدی ہجری

دسویں صدی ہجری

چودهویں صدی ہجری

عصر حاضر کر علماء

اہل حدیث علماء کے جاہلانہ ترجمے

بابل کا مذهب

باب۳: بابل کی غلامی کربعد شیطان کا تصور

سرگزشت سحر از ابو شہریار

باب؛ :سانپ مقرب بارگاه الهي؟

بابه: لکیریں علم رمل اور محدثین نبی کون تھے ؟ شروحات

باب ٦: سحر پر صوفیاء کا کتب یہود سے اکتساب

باب۷: سحر سے متعلق چند سوال و جواب

## پيش لفظ

کتاب هذا میں سحر سے متعلق مختلف مباحث کو جمع کیا گیا ہے سحر قرآن سے ثابت ہے کہ اس میں موسی علیہ السلام کو لاٹھیاں اور چھڑیاں
اڑتی ہوئی محسوس ہوئیں – نہ صرف موسی علیہ السلام بلکہ تمام مجمع مسحور
ہو گیا- البتہ جادو گروں نے جب اس کو ختم ہوتے دیکھا تو اقرار کیا کہ انہوں
نے مجبورتاً اس کو کیا- معلوم ہوا جادو فعل قبیح ہی تھا لیکن فرعون کے
حکم کی وجہ سے انھوں نے کیا –

الله تعالى نه صرف خالق خير بلكه خالق شر بهى ہے - قرآن ميں ہے پناه مانگو

من شر ما خلق - اس شر سے جو الله نے خلق کیا

عبد الله بن امام احمد العلل ميں روايت كرتے ہيں ابن عون نے كما إن قومًا يزعمون أن الله لم يخلق الشر. فقال: أستعيذ بالسميع العليم-قل أعوذ برب الفلق من شر ما خلق-. «العلل» (4860)

ابن عون نے کہا ایک قوم ہے جو دعوی کرتی ہے کہ اللہ نے شر کو خلق نہیں کیا۔ پس کہا السمیع العلیم سے پناہ مانگو؟ کہو میں پناہ مانگتا ہوں پھاڑنے

## والے رب کی جس نے شر کو خلق کیا

كتاب إعراب القرآن للأصبهاني از إسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهاني (المتوفى: 535هـ) كر مطابق المعتزلة ميل 1

قرأ عمرو بن عبيد (مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ) بالتنوين؛ لأنّه كان [ ... ] أنّ الله لم يخلق الشَّرَّ عمرو بن عبيد آيت كى قرات تنوين سے كرتا مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ .. كه الله نے شر خلق نہيں كيا

یعنی شر کو اسم کر دیا جو اس کے نزدیک مخلوق کا عمل ہے یا ان کی تخلیق ہے۔ المعتزلة کہتے تھے کہ ان کے پانچ اصول ہیں جن میں ایک عدل ہے اس سے ان کی مراد تھی أن الله لم یخلق الشر وأن کل عبد یخلق أفعاله الله تعالی نے شر کو خلق نہیں کیا اور ہر بندہ اپنا عمل خود خلق کر رہا ہے۔ اسی طرح قدری کہتے

حَدَّ ثَنِي أَبِي، نَا عَبْدُ الصَّمَدِ، نَا عِكْرِمَةُ، قَالَ: سَأَلْنَا يَحْيَى بْنَ أَبِي كَثِيرٍ عَنِ الْقَدَرِيَّةِ، فَقَالَ: «هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ إِنَّ اللَّهَ لَمْ يُقَدِّرِ الشَّرَّ»

یَحْیَی بْنَ أَبِي كَثِيرٍ نے قدریوں سے متعلق كہا: یہ كہتے ہیں كہ الله نے شر كو تقدیر میں نہیں لكھا

سحر مصر میں ہوتا تھا اور اسی طرح بابل میں بھی کیا جاتا تھا- اس کتاب میں قرانی آیات کو سمجھنے کے لئے چند مباحث کی تفصیل ہے- اللہ ہم کو حق کی طرف ہدایت دے

ابو شہر یار

7.17

#### سرگزشت سحر از ابو شہریار

# باب ۱: سحر اور بابل کی غلامی کا دور

بابل میں جادو کا بہت زور تھا اور اس طرف اہل کتاب کا میلان ہوا اس کا ذکر قرآن میں سورہ البقرہ میں موجود ہے - وہاں غلامی کے دور کے ایک شخص حزقی ایل نر دیکھا کہ

## حزقی ایل

#### اللہ کے رتھ کی رویا

1 1-8 جب میں لین امام حزقی امل بن بوزی تمیں سال ہوئے تھے۔ دو پُر بائیں اور دائیں ہاتھ کے جانداروں ہے۔ کا تھا تو میں یبوداہ کے جلاوطوں کے ساتھ ملک بابل کے گئتے تھے، اور دو پر اُن کےجسموں کو ڈھانے رکھتے تھے۔ دریا کبار کے کنارے کھبرا ہوا تھا۔ بیویا کین بادشاہ کو 12 جہاں بھی اللہ کا روح جانا جاہتا تھا وہاں یہ جاندار چل جلاوطن ہوئے یا فچ سال ہو گئے تھے۔ چوتھے مہینے کے سیڑتے۔ انہیں مڑنے کی ضرورت نہیں تھی، کیونکہ وہ ہمیشہ یا نجویں دن \* آسان کھل گیا اور اللہ نے مجھ پر مختلف اپنے چاروں چروں میں سے ایک کا رخ افتیار کرتے تھے۔ رویا کیں ظاہر کیں۔ اُس وقت رب مجھ سے ہم کلام ہوا، 13 جامداروں کے آج میں ایبا لگ رہا تھا جیسے اوراُس کا ہاتھ مجھ پر آ کھبرا۔

> دکتی آگ نظر آئی، اور وہ تیز روثنی ہے گھرا ہوا تھا۔ آگ کا سرے تھے کہ بادل کی بجلی جیسے نظر آرہے تھے۔ مركز چيك دار دهات كي طرح تمتما رما تها\_

چرے اور پُر تھے، اور چاروں پُروں کے نیچے انسانی ہاتھ تھے، اور چکروں کی ہر جگہ یر آسمھیں ہی آسمھیں تھیں۔ وكهائى ديئ - 9 جائداراين برول سے ايك دومر ب كو جھو 19 جب جار جائدار طبتے تو جاروں بيئے بھى ساتھ طبت، رے تھے۔ چلتے وقت مزنے کی ضرورت نہیں تھی، کیونکہ ہر جب جاندار زمین سے اُڑتے تو سے بھی ساتھ اُڑتے تھے۔ ایک کے طاریرے عاروں طرف دیکھتے تھے۔ جب بھی کسی 20 جہاں بھی اللہ کا روح جاتا وہاں جامدار بھی جاتے سمت جاما ہوتا تو اُسی سمت کا چہرہ چل رونا۔ 10 چاروں سے۔ بہتے بھی اُڑ کر ساتھ ساتھ چلتے تھے، کیونکہ جانداروں کے چیرے ایک جیسے تھے۔ سامنے کا چیرہ انسان کا، دائیں کی روح پیمیوں میں تھی۔ 21 جب بھی جاندار چلتے تو یہ بھی طرف کاچ ہو شریع کا، بائیں طرف کاچ ہو بَیل کا اور پیچھے مطح، جب رُک جاتے تو پیجھی رُک جاتے ، جب اُڑتے

کا چیرہ عقاب کا تھا۔ 11 اُن کے پُر اور کی طرف سیلے کو کلے دمک رہے ہوں، کہ اُن کے درمیان مشعلیں إدهر 4 رویا میں میں نے زیروست آندھی دیکھی جس نے ادھر چل رہی ہوں - جملاتی آگ میں سے بیلی بھی چک شال ہے آ کر بڑا با دل میرے باس پہنچایا۔ با دل میں چیکتی سے کر نگلتی تھی۔ 14 جامدار خود اتنی تیزی ہے ادھر اُدھر گھوم

15 جب میں نے غور سے اُن پر نظر ڈالی تو ویکھا 5 آگ میں چار جانداروں جیسے چل رہے تھے جن کہ ہر ایک جاندار کے ماس پہیر ہے جو زمین کو چھو رہا کی شکل وصورت انسانی تھی۔ 6 لیکن ہرایک کے جارچرے ہے۔ 16 لگتا تھا کہ جاروں سیئے پھراج \* سے بنے ہوئے اور جار پر سے - 7 اُن کی ٹائلیں انسانوں جیسی سیدهی تھیں، ہیں۔ چاروں ایک جیسے تھے۔ ہر سے کے اعمر ایک اُور کین یاؤں کے تلومے بچیزوں کے ہے گھر تھے۔ وہ پالش سیمپیہ زادیۂ قائمہ میں گھوم رہاتھا، 17 اِس لئے وہ مڑے بغیر کئے ہوئے پیل کی طرح جمد ا رہے تھے۔ 8 واروں کے ہررخ اختیار کر سکتے تھے۔ 18 اُن کے لمبے چکر خوف ناک

تھا جو صاف شفاف بلورجیسی لگ رہا تھا۔ اُسے دیکھ کر کہتے ہوئے سنا، انسان گھرا جاتا تھا۔ 23 جاروں جاندار اِس گنبد کے نیجے 3 "اے آدم زاد، میں مجھے اسرائیلیوں کے باس بھیج تھے، اور ہر ایک اینے پُروں کو پھیلا کر ایک سے بائیں رہا ہوں، ایک ایس سرش قوم کے باس جس نے مجھ سے طرف کے ساتھی اور دوسرے سے دائیں طرف کے ساتھی ، بغاوت کی ہے۔ شروع سے لے کر آج تک وہ اینے باپ واوا کو چھو رہا تھا۔ باتی دو پُروں سے وہ اپنے جم کو ڈھانے سمیت مجھ سے بے وفا رہے ہیں۔ 4 جن لوکوں کے باس رکھتا تھا۔ 24 طلتے وقت اُن کے بُروں کا شور مجھ تک سمیں تھے بھیج رہا ہوں وہ بےشرم اور ضدی ہیں۔ اُنہیں وہ پہنچا۔ یوں لگ رہا تھا جیسے قریب ہی زبروست آربٹار بہہ سی پھے سنا وے جورب قادر مطلق فرمانا ہے۔ 5 خواہ یہ باغی ری ہو، کہ قادر مطلق کوئی بات فرما رہا ہو، یا کہ کوئی لشکر سٹیں یا نہ شیں، وہ ضرور جان لیں گے کہ جارے درمیان حرکت میں آگیا ہو۔ رُکتے وقت وہ اپنے پُروں کو نیجے نبی بریا ہوا ہے۔ 6 اے آدم زاد، اُن ہے یا اُن کی باتوں لتُكنے ویتے تتھے۔

نے رُک کرایے بروں کو لیکنے ویا۔ 26 میں نے ویکھا کہ نہ ہو۔ ند اُن کی باتوں سے خوف کھانا، ند اُن کے رویے اُن کے سروں کے اوپر کے گنبد بر سنگ لاجورد\* کا تخت سا سے دہشت کھانا۔ کیونکہ بیقوم سرس ہے۔ 7 خواہ بیسنیں یا نظر آ رہا ہے جس ہر کوئی بیٹھا تھا جس کی شکل وصورت نسنیں لازم ہے کہ تُو میرے یغامات اُنہیں سائے۔ کیونکہ انسان کی مانند ہے۔ 27 لیکن کم سے لے کرسر تک وہ وہ باغی ہی ہیں۔ 8 اے آدم زاد، جب میں تھے سے ہم کلام چک دار دھات کی طرح تمتما رہا تھا، جبکہ کرے لے کر ہوں گا تو دھیان دے اور اِس سرش قوم کی طرح بغاوت یاؤں تک آگ کی مانند بھڑک رہا تھا۔ تیز روشی اُس کے مت کرنا۔ اپنے منہ کو کھول کروہ کچھ کھا جومیں تجھے کھلاتا ارد گرد جعلملا رہی تھی۔ 28 أے د كچير كر قوس قزح كى وہ ہوں۔" آپ و تاپ یاد آتی تھی جو بارش ہوتے وقت یادل میں 🔻 9 تب ایک ہاتھ میری طرف بردھا ہوا نظر آیا جس دکھائی دیتی ہے۔ یوں رب کا جلال نظر آیا۔ یہ دیکھتے ہی میں طومار تھا۔ 10 طومار کو کھولا گیا تو میں نے دیکھا کہ مَیں اوندھے منہ گر گیا۔ اِسی حالت میں کوئی مجھ ہے بات 👚 اُس میں آگے بھی اور پیچھے بھی ماتم اور آہ و زاری قلم بند

تو يد بھی اُڑتے \_ كيونك جاغداروں كى روح يہيوں ميں تھى \_ كرنا جا بتا ہوں \_"2 جو نبى وہ مجھ سے ہم كلام ہوا تو روح 22 جائداروں کے سروں کے اور گنید سا پھیلا ہوا نے مجھ میں آگر مجھے کھڑا کر دیا۔ پھر میں نے آواز کو بد

ے مت ڈرنا۔ کو تو کا ف وار جھاڑیوں سے گھرا رہے گا

25 پھر گنبد کے اوپر سے آواز سنائی دی، اور جانداروں اور تجھے بچھوؤں کے درمیان بسا بڑے گا تو بھی خوف زدہ

ہوئی ہے۔

ترجمہ جیو لنک ریسورس کنسلٹنٹ بار اول ۲۰۱۰

اس پورے مکاشفہ میں اہم بات یہ ہے حزقی ایل باب ۱: ۲٦ میں لکھتر ہیں

וּמִמַעַל, לָרָקִיעַ אֲשֶׁר עַל-ראשָם, כְּמַרְאֵה אֶבֶן-סַפִּיר, דְמוּת כִּמַא; וְעַל, דְמוּת הַכִּפֵא, דְמוּת כְּמַרְאֵה אָדָם עָלְיוּ, מִלְמְעְלָה اور آسمان سر اوپر جو ان کر سروں پر تھا ایک عرش تھا جیسا کہ

#### سرگزشت سحر از ابو شہریار

نیلم کا پتھر ہوتا ہے اور اس عرش نما پر ایک انسان نما تخت افروز تھا یہودی تصوف میں ان آیات کا مفہوم اللہ کے حوالے سے لیا جاتا ہے اور مرکبہ کو عرش ہی سمجھا جاتا ہے جو بادلوں اوربجلی کی کڑک میں ہے الله ، مرکبہ پر تھا جس کو چار فرشتے اٹھاتے ہیں اور وہ بادل میں ہے فرشتوں کی شکلوں کے بارے میں ہے کہ ان میں سے

ایک چهره بیل جیسا

ایک انسان جیسا

ایک شیر جیسا

ایک عقاب جیسا تھا

اگلی صدیوں میں جب یہود نے بیت الفا کی عبادت گاہ تعمیر کی تو اس کے فرش پر بارہ برج بھی بنائے



https://en.wikipedia.org/wiki/Beth\_Alpha

Scorpio also holds out the promise of ressurection of returning to light; thus Scorpio is regarded as sign of transformation. And certainly it is scorpio that has always been associated with occult wisdom. Some astrologers have imagined scorpio as a fourfold process – from angry scorpion into introspective lizard (the underworld sojourn) to doaring eagle (rebirth) to whitewinged dove (Holy Spirit). (pg 312)

Babylonian linked this (scorpion) sign with the deadly scorpion they also linked it with eagle, as is clear in vision of Ezekiel. (pg 312)

Mythic Astrology: Archetypal Powers in the Horoscope By Ariel Guttman, Gail Guttman, Kenneth Johnson

زندگی) یا عقاب سے (دوبارہ زندگی) اور سفید پروالی فاختہ (روح القدس) سے تبدیل کیا گیا صفحہ ۳۱۲

بابلیوں نے اس (برج والے) نشان کو زہریلے بچھو سے ملایا اور اسی کو عقاب سے بھی ملایا جیسا کہ حزقی ایل کے مکاشفہ سے ظاہر ہے

اس اقتباس کے مطابق ایک برج کو بابل میں بچھو (عقرب) یا عقاب سے بدلا جاتا رہا ہے اور جیسا کہ اوپر والی تصویر سے ظاہر ہے اسی کو یہودیوں نے اپنی عبادت گاہ میں بنایا

اب دیکھیں محدثین کے کہہ رہے ہیں

كتاب نقض الإمام أبي سعيد على المريسي العنيد از عثمان بن سعيد ميں ايك مقطوع حديث نقل ہوئى ہے جو كتاب حزقى ايل كى آيت ١٠ كى نقل ہے حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، ثنا حَمَّادٌ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ ، عَنْ عُرْوَةَ ، عَنْ عُرْوَةَ ، قَلْ عُرْوَةَ ، قَلْ عُرْوَةَ ، قَلْ عُرْوَةً ، قَلْ عُورَةِ الْإِنْسَانِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ صُورَتُهُ عَلَى صُورَةِ الثَّوْرِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ صُورَتُهُ عَلَى صُورَةِ الْأَسَدِ

عروہ کہتے ہیں کہ عرش کو جنہوں نے اٹھایا ہوا ہے ان میں انسانی صورت والے ہیں اور عقاب کی صورت والے اور بیل کی صورت والے اور شیر کی صورت والے ابن ابی شیبہ کی کتاب العرش کی روایت ہے

حدثنا: علي بن مكتف بن بكر التميمي ، حدثنا: يعقوب بن إبراهيم بن سعد ، عن أبيه ، عن محمد بن إسحاق ، عن عبد الرحمن بن الحارث بن عياش بن أبي ربيعة ، عن عبد الله بن أبي سلمة قال: أرسل إبن عمر (ر) إلى إبن عباس (ر) يسأله: هل رأى محمد ربه ؟ فأرسل إليه إبن عباس:

أن نعم ، قال : فرد عليه إبن عمر رسوله أن كيف رآه ؟ ، قال : رآه في روضة خضراء ، روضة من الفردوس دونه فراش من ذهب ، على سرير من ذهب يحمله أربعة من الملائكة ، ملك في صورة رجل ، وملك في صورة ثور ، وملك في صورة نسر.

عبد الله بن أبي سلمة كهتے ہيں كه ابن عمر نے ابن عباس كے پاس بهيجا كه كيا نبى نے الله كو ديكها؟ ابن عباس نے كها ہاں ديكها. اس پر ابن عمر نے اس كو رد كيا اور كها كيسے؟ ابن عباس نے كها الله كو سبز باغ ميں ديكها، فردوس كے باغ ميں جس ميں سونے كا فرش تها اور ايك تخت تها سونے كا جس كو چار فرشتوں نے اٹهايا ہوا تها، ايك كى شكل انسان جيسى، ايك كى بيل جيسى ،ايك كى عقاب جيسى تهى

اس سند سے عبدللہ بن احمد بھی کتاب السنہ میں روایت کرتے ہیں، إبن خزیمة – التوحید – باب ذکر الأخبار المأثورة میں ، البیهقی – الأسماء والصفات – باب ما جاء فی العرش والکرسی میں، الآجری – الشریعة میں روایت کرتے ہیں اس کی سند میں محمد بن إسحاق بن یسار کا تفرد ہے جس کو امام مالک دجالوں میں سر ایک دجال کہتر ہیں

ابن الجوزى اس كو كتاب العلل المتناهية في الأحاديث الواهية ميں ذكر كرتے ہيں اور كہتے ہيں

هَذَا حَدِيثٌ لا يَصِحُّ تَفَرَّدَ بِهِ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ وَقَدْ كَذَّبَهُ مَالِكٌ وَهِشَامُ بْنُ عُرْوَةَ.

یہ حدیث صحیح نہیں اس میں محمد بن اسحاق کا تفرد ہے اور اس کو امام مالک اور هشام بن عروه جهوٹا کہتے ہیں

ابن كثير سوره غافر كى آيات كى تفسير ميں لكهتے ہيں رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ وَرَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (8) وَقِهِمُ السَّيِّئَاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (9)

يخبر تعالى عن الملائكة المقربين من حَمَلة العرش الأربعة، ومن حوله من الكروبيين، بأنهم يسبحون بحمد ربهم

الله نے خبر دی ان چار مقربین فرشتوں کے بارے میں جنہوں نے عرش کو اٹھایا ہوا ہے اور اس کے ارد گرد کروبیں کے بارے میں کہ وہ الله کی تسبیح کرتے ہیں اس کی تعریف کے ساتھ .....ه

اس کے بعد ابن کثیر ایک روایت نقل کرتے ہیں جس میں محمد بن اسحاق ہے اور کے کچھ اشعار نقل ہوئے ہیں جن میں آدمی، بیل، شیر اور عقاب کا ذکر ہے اور نبی صلی الله علیہ وسلم کہتے ہیں سچ کہا

وقد قال الإمام أحمد: حدثنا عبد الله بن محمد -هو ابن أبي شيبة -حدثنا عبدة بن سليمان، عن محمد بن إسحاق، عن يعقوب بن عتبة، عن عكرمة عن ابن عباس [رضي الله عنه] أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صَدّق أمية في شيء من شعره، فقال:

رَجُلٌ وَثَور تَحْتَ رِجْل يَمينه ... وَالنَّسْرُ للأَخْرَى وَلَيْثُ مُرْصَدُ ... فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "صدق"..

اس کے بعد ابن کثیر کہتے ہیں

وهذا إسناد جيد: وهو يقتضي أن حملة العرش اليوم أربعة، فإذا كان يوم القيامة كانوا ثمانية

اس کی سند جید ہے عرش کو چار فرشتوں نے آج اٹھایا ہوا ہے پس جب قیامت ہو گی تو آٹھ اٹھائے ہوں گے

یعنی ابن کثیر کے نزدیک یہ جانوروں کے منہ والے فرشتے جو برجوں کی شکل تھے اصل میں فرشتے ہیں

انہی اشعار کا ذکر شاہ ولی اللہ نے کتاب حجة اللہ البالغة میں کیا ہے لکھتے ۔ ب

وَتَحْقِيق هَذَا أَن أهل الْجَاهِلِيَّة كَانُوا يَزْعَمُونَ أَن حَملَة الْعَرْشِ أَرْبَعَة أَمْلَاك، أحدهم في صُورَة الْإِنْسَان، وَهُوَ شَفِيع بني آدم عِنْد الله، وَالثَّانِي فِي صُورَة الثور، وَهُوَ شَفِيع الْبَهَائِم، وَالثَّالِث فِي صُورَة النسر، وَهُو شَفِيع الطُّيُور، وَالرَّابِع فِي صُورَة الْأسد، وَهُو شَفِيع الطُّيُور، وَالرَّابِع فِي صُورَة الْأسد، وَهُو شَفِيع الطَّيُور، وَالرَّابِع فِي صُورَة الْأسد، وَهُو شَفِيع الطَّيُور، وَالرَّابِع فِي صُورَة الْأسد، وَهُو شَفِيع السَبَاع

كتاب بحر الفوائد المشهور بمعاني الأخبار ازالكلاباذي الحنفي (المتوفى: 380هـ) كر مطابق

وقیل فی حَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّهُمْ أَمْلَاكُ أَحَدُهُمْ عَلَی صُورَةِ الْإِنْسَانِ، یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ فِی أَرْزَاقِ الطَّیْرِ، وَالثَّالِثُ عَلَی الْزَاقِهِمْ، وَالثَّالِثُ عَلَی صُورَةِ النَّسْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِمِ وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ، وَالرَّابِعُ عَلَی صُورَةِ الْأَشْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ تَعَالَی فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِمِ، وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ، وَالرَّابِعُ عَلَی صُورَةِ الثَّوْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ تَعَالَی فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِم، وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ یُصَدِّقُ ذَلِكَ صُورَةِ الثَّوْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ تَعَالَی فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِمِ، وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ یُصَدِّقُ ذَلِكَ صُورَةِ الثَّوْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ تَعَالَی فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِمِ، وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ یُصَدِّقُ ذَلِكَ صُورَةِ الثَّوْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ تَعَالَی فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِمِ، وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ یُصَدِّقُ ذَلِكَ صَورَةِ الثَّوْرِ یَشْفَعُ إِلَی اللَّهِ تَعَالَی فِی أَرْزَاقِ الْبَهَائِمِ، وَدَفْعِ الْأَذَی عَنْهُمْ یُصَدِّقُ ذَلِكَ کَها جاتا ہے کہ عرش کو اٹھانے والے فرشتوں میں سے ایک انسان کی شکل کا ہے جو اللہ سے انسانوں کے رزق کی سفارش کرتا ہے تیسرا شیر کی شکل کا ہے جو پرندوں کے رزق کی سفارش کرتا ہے چوتھا بیل کی شکل کا ہے جو چوپایوں کے درندوں کے رزق کی سفارش کرتا ہے چوتھا بیل کی شکل کا ہے جو چوپایوں کے رزق کی سفارش کرتا ہے

ایک اور روایت ہے ایک روز یہود رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کے پاس آئے عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: أَقْبَلَتْ یَهُودُ إِلَی النَّبِیِّ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: یَا أَبَا القَاسِمِ، أَخْبِرْنَا عَنِ الرَّعْدِ مَا هُوَ؟ قَالَ: مَلَكُ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُوكَّلُ اللَّحَابِ مَعَهُ مَخَارِیقُ مِنْ نَارٍ یَسُوقُ بِهَا السَّحَابَ حَیْثُ شَاءَ اللَّهُ فَقَالُوا: فَمَا هَذَا الصَّوْتُ الَّذِي نَسْمَعُ؟ قَالَ: زَجْرَةٌ بِالسَّحَابِ إِذَا زَجَرَهُ حَتَّى یَنْتَهِيَ فَمَا هَذَا الصَّوْتُ الَّذِي نَسْمَعُ؟ قَالَ: زَجْرَةٌ بِالسَّحَابِ إِذَا زَجَرَهُ حَتَّى یَنْتَهِيَ إِلَى حَیْثُ أُمِرَ قَالُوا: صَدَقْتَ

اور چند باتیں دریافت کرنے لگے کہ اے ابوالقاسم! رعد کون ہے؟ اور اس کی حقیقت کیا ہے؟ تو آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: رعد اس فرشتے کا نام ہے جو بادلوں کو چلانے پر مقرر ہے اور کڑک اس فرشتے کی آواز ہے جو بادلوں کو ہانکنے کے وقت اس فرشتے کے منہ سے نکلتی ہے ۔ اس فرشتے کے پاس آگ کے کوڑے ہیں جن سے وہ بادلوں کو ہانکتا ہے۔ یہ چمک (بجلی) اسی کی آواز

ترمذی اس کو حسن اور احمد شاکر اور البانی صحیح کہتے ہیں جبکہ یہ حزقی ایل کی کتاب سے مماثلت رکھتی ہے

سند میں بکیر بن شہاب الدامغانی ہے جس کو ابن حجر اور ابن عدی منکر الحدیث کہتے ہیں

کتاب بغیة النقاد از ابن المواق (المتوفی: 642 هـ) کے مطابق یہ روایت ولیست بصحیحة صحیح نہیں ہے

سوال ہے کہ یہ آثار کیوں پھیلائے گئے؟ اس پر کوئی تحقیق نہیں کرتا - ان احادیث و آثار کو صحیح کہنے والے محدثین صرف سند دیکھ کر ہی خوش ہوتے رہے جبکہ یہ اصلا بابل کا جادو تھا

#### سرگزشت سحر از ابو شہریار

محدثین سند سے چلتے تھے اور اس میں ان کا منہج قبول عامہ والا تھا کہ کسی کی روایت اگر قبول ہوتی ہو تو اس کو ثقہ کہا جاتا لیکن یہ علم بھی غلطی سے پاک نہیں اور اس میں بھی خطا ممکن ہے کیونکہ انسانی علم محدود ہے

## باب ۲: هاروت و ماروت کون؟

قرآن میں سورہ البقرہ میں ہے کہ بابل میں یہود سحر کا علم حاصل کرتے تھے جو ان کی آزمائش تھا آیات ہیں

واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروابه أنفسهم لو كانوا بعلمون

اور (یہود) لگے اس (علم) کے پیچھے جو شیطان مملکت سلیمان کے حوالے سے پڑھتے تھے اور سلیمان نے تو کفر نہیں کیا، بلکہ شیاطین نے کفر کیا جو لوگوں کو سحر سکھاتے تھے اور جو بابل میں فرشتوں ھاروت وماروت پر نازل ہوا تھا تو (وہ بھی) اس میں سے کسی کو نہ سکھاتے تھے حتی کہ کہتے ہم فتنہ ہیں، کفر مت کر! لیکن وہ (یہودی) پھر بھی سیکھتے، تاکہ مرد و عورت میں علیحدگی کرائیں اور وہ کوئی نقصان نہیں کر سکتے تھے الا یہ کہ الله کا اذن ہو۔ اور وہ ان سے (سحر) سیکھتے جو نہ فائدہ دے سکتا تھا نہ نقصان۔ اوروہ جانتے تھے کہ وہ کیا خرید رہے ہیں، آخرت میں ان کا کوئی حصہ نہ ہو گا اور جانتے تھے کہ وہ کیا خرید رہے ہیں، آخرت میں ان کا کوئی حصہ نہ ہو گا اور بہت برا سودا کیا اگر ان کو پتا ہوتا

سحر کا علم ان کو فرشتوں ھاروت وماروت سے ملا تھا لیکن ان کو پتا تھا کہ یہ فتنہ ہے لیکن اپنی سابقہ حرکتوں کو توجیہ دینے کے لئے انہوں نے تمام علوم کا مخزن چاہے (شرک و سحر ہی کیوں نہ ہو) سانپ کو قراردیا – یہود کے مطابق یہ سب اس شجر علم میں چھپا تھا جو جنت عدن کے بیچوں بیچ تھا – واضح رہے کہ موجودہ توریت کی کتاب پیدائش میں سانپ سے مراد شیطان نہیں ہے بلکہ انسانوں کا ہمدرد ایک مخلوق ہے جو چھپ کر انسان کو علم دیتا ہے جبکہ اللہ تعالی کا ارادہ انسان کو کم علم رکھنے کا تھا

سحر کا علم دنیا میں ہاروت و ماروت سے پہلے مصریوں کے پاس بھی تھا جس کا ذکر موسی علیہ السلام کے حوالے سے قرآن میں موجود ہے کہ جادو گرووں نے موسی علیہ السلام اور حاضرین کا تخیل تبدیل کر دیا اور ایک عظیم سحر کے ساتھ ائے جس میں لاٹھیاں اور رسیاں چلتی ہوئی محسوس ہوئیں یہاں سورہ البقرہ میں بتایا گیا کہ بابل میں یہود کا ذوق شادی شدہ عورتوں کو حاصل کرنے کی طرف ہوا جس میں ان کو طلاق دلانے کے لئے سحر و جادو کیا جاتا ۔ اگر سحر صرف نظر بندی ہوتا تو یہ ممکن نہ تھا لہذا اس کو ایک شیطانی عمل کہا جاتا ہے جس میں شریعت کی پابندی کو رد کیا جاتا ہے اور شیطانی عمل کہا جاتا ہے جس میں شریعت کی پابندی کو رد کیا جاتا ہے اور

اس میں گرہ لگا کر پھونکا جاتا ہے سورہ الفلق

حسد انسان کو سحر کی طرف لے جاتا ہے

تیسری صدی میں جب معتزلہ کا زور تھا انہوں نے مجوسیوں کی طرح الله کی طرف شر کو منسوب کرنے سے انکار کیا اور سوال اٹھایا کہ کیا حسن کی طرف قبیح و سحر و شر کی نسبت الله کی طرف درست ہے ؟ کیا الله خالق

### سحروشر ہر ؟

علماء نے اس کا جواب دیا کہ قرآن سے ثابت ہے کہ اللہ ہی شیطان کا خالق ہے اور تمام گناہ اس نے لکھ دیے ہیں لہذا وہی شر کا خالق ہے – کسی بھی علم کا اثر انگیز ہونا بھی اسی حکم کے تحت ہے لہذا اگرچہ سحر شرک و ناپسندیدہ ہے اس کی تاثیر من جانب اللہ ہے

ہاروت و ماروت الله کے دو فرشتے تھے جو سحر کا علم لے کر بابل میں اتر ہے اور یہود کی آزمائش بنے- اگر ہاروت و ماروت نے جادو نہیں سکھایا تو وہ یہ کیوں کہتے تھے کہ ہم فتنہ ہیں کفر مت کرو

#### دوسری صدی ہجری

سابقہ یمنی یہودی کعب الاحبار ایک قصہ سناتر

تفسیر عبد الرزاق المتوفی ۲۱۱ هجری کی روایت ہے

عَبْدُ الرَّزَّاقِ قَالَ - نا الثَّوْرِيُّ , عَنْ مُوسَى بْنِ عُقْبَةَ , غَنْ سَالِم , عَنِ ابْنِ عُمَر , عَنْ كَعْبٍ , قَالَ: «ذَكَرَتِ الْمَلَائِكَةُ أَعْمَالَ بَنِي آدَمَ , وَمَا يَأْتُونَ مِنَ الذُّنُوبِ» فَقِيلَ لَهُمْ: «اخْتَارُوا مَلَكَيْنِ , فَاخْتَارُوا هَارُوتَ وَمَارُوتَ» قَالَ: فَقَالَ لَهُمَا: «إِنِّي أُرْسِلُ رُسُلِي إِلَى النَّاسِ , وَلَيْسَ بَيْنِي وَبَيْنَكُمَا رَسُولٌ , انْزِلَا وَلَا تُشْرِكَا بِي شَيْئًا , وَلَا تَرْنِيَا , وَلَا تَسْرِقًا» النَّاسِ , وَلَيْسَ بَيْنِي وَبَيْنَكُمَا رَسُولٌ , انْزِلَا وَلَا تُشْرِكَا بِي شَيْئًا , وَلَا تَرْنِيَا , وَلَا تَسْرِقَا» قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ: قَالَ كَعْبُ: «فَمَا اسْتَكْمَلَا يَوْمَهُمَا الَّذِي أُنْزِلَا فِيهِ حَتَّى عَمِلَا مَا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا»

کعب نے کہا: ذکر کیا فرشتوں کا ان کا جو نبی آدم پر نگہبان تھے اور جو ان کے گناہوں کے بارے میں ہے پس ان فرشتوں سے کہا گیا کہ چن لو فرشتوں کو انہوں نے ہاروت و ماروت کو چنا اور ہاروت و ماروت سے کہا میں اپنے سفیر بنی

آدم کی طرف بھیج رہا ہوں اور میرے اور تمھارے درمیان کوئی اور نہیں ہو گا بنی آدم پر نازل ہو اور شرک نہ کرنا نہ زنا اور نہ چوری – ابن عمر رضی الله عنہ نے کہا کہ کعب نے کہا انہوں نے وہ کام نہ کیا جس پر نازل کیا گیا تھا یہاں تک کہ حرام کام کیا

اسنادی حیثیت سے قطع نظر ان روایات میں یہود کی کتاب

Book of Enoch

Book of Jubilees

کا قصہ نقل کیا گیا ہے ہبوط شدہ فرشتے

Fallen Angels

یا

Watchers

اپنے ہی ہبوط شدہ فرشتوں میں سے دو کو انسانوں کو سحر سکھانے بھیجتے ہیں یہود کے مطابق انوخ اصلا ادریس علیہ السلام کا نام ہے

ایک روایت قتادہ بصری سے منسوب ہے

عَبْدُ الرَّزَّاقِ قَالَ نا مَعْمَرُ , عَنْ قَتَادَةً قَالَ: «كَتَبَتِ الشَّيَاطِينُ كُتُبًا فِيهَا كُفْرٌ وَشِرْكُ , ثُمَّ دَفَنَتْ تِلْكَ الْكُتُبَ تَحْتَ كُرْسِيِّ سُلَيْمَانَ , فَلَمَّا مَاتَ سُلَيْمَانُ اسْتَخْرَجَ النَّاسُ تُلْكَ الْكُتُبَ» فَقَالُوا: هَذَا عِلْمٌ كَتَمَنَاهُ سُلَيْمَانُ فَقَالَ اللَّهُ: {وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا كُفرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ } [البقرة: 102]

شیاطین نے کتابیں لکھیں جس میں کفر و شرک تھا پھر ان کو سلیمان کے تخت کے نیچے چھپا دیا پھر جب سلیمان کی وفات ہوئی تو لوگوں نے ان کو

نكالا اور كها يه وه علم هے جو سليمان نے هم سے چهپايا پس الله نے كها {وَاتّبَعُوا مَا تَثُلُوا الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ } [البقرة: النّاس السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ } [البقرة: تذكرة الحفاظ از الذهبي كے مطابق مفسر مجاہد نے تحقیق كي خر محمد بن حميد أخبرنا عبد الله بن عبد القدوس عن الأعمش قال: كان مجاهد لا يسمع بأعجوبة إلا ذهب لينظر إليها. ذهب الى حضرموت ليرى بئر برهوت وذهب الى بابل وعليه وال فقال له مجاهد: تعرض على هاروت وماروت فدعا رجلا من السحرة فقال: اذهب به فقال اليهودي بشرط ألا تدعو الله عندهما قال فذهب به الى قلعة فقطع منها حجرا ثم قال خذ برجلي فهوى به حتى انتهى قال غذهب به الى قلعة فقطع منها حجرا ثم قال خذ برجلي فهوى به حتى انتهى خالقكما فاضطربا فكأن الجبال تدكدكت فغشي على وعلى اليهودي ثم أفاق قبلى خالقكما فاضطربا فكأن الجبال تدكدكت فغشي على وعلى اليهودي ثم أفاق قبلى فقال قد أهلكت نفسك وأهلكتنى.

الأعمش نے کہا کہ مجاہد عجوبہ بات نہیں سنتے یہاں تک کہ اس کو دیکھتے وہ حضر الموت گئے تاکہ برھوت کا کنواں دیکھیں اور بابل گئے وہاں افسر تھا اس سے کہا مجھ پر ہاروت و ماروت کو پیش کرو پس جادو گروں کو بلایا گیا ان سے کہا کہ وہاں تک لے چلو ایک یہودی نے کہا اس شرط پر کہ وہاں ہاروت و ماروت کے سامنے اللہ کو نہیں پکارو گے – پس وہ وہاں گئے قلعہ تک اس کا پتھر نکالا گیا پھر یہودی نے پیر سے پکڑا اور لے گیا جہاں دو پہاڑوں کی طرح ہاروت و ماروت معلق تھے پس ان کو دیکھا (تو بے ساختہ مجاہد بولے) سبحان ہاروت و ماروت معلق تھے پس ان کو دیکھا (تو بے ساختہ مجاہد بولے) سبحان غش کھا گئے پھرجب افاقہ ہوا تو یہودی بولا: تم نے تو اپنے آپ کو اور مجھے غش کھا گئے پھرجب افاقہ ہوا تو یہودی بولا: تم نے تو اپنے آپ کو اور مجھے

### مروا ہی دیا تھا

#### تیسری صدی ہجری

امام احمد اس قصر كو منكر كهتر تهر – الكتاب: أنيسُ السَّاري في تخريج وَتحقيق الأحاديث التي ذكرها الحَافظ ابن حَجر العسقلاني في فَتح البَاري از آبو حذيفة، نبيل بن منصور بن يعقوب بن سلطان البصارة الكويتي وقال أحمد بن حنبل: هذا منكر، إنما يروى عن كعب" المنتخب لابن قدامة ص 296

امام احمد نے کہا یہ منکر ہے اس کو کعب نے روایت کیا ہے

## چوتھی صدی ہجری

تفسیر ابن ابی حاتم کی روایت ہے

حَدَّثَنَا أَبِي ثِنَا عَبُدُ اللَّهِ بْنُ جَعْفَرِ الرَّقِّيُ ثِنَا عُبَيْدُ اللَّهِ- يَعْنِي ابْنَ عُمَرَ- عَنْ زَيْدِ بْنِ أَبِي أَنْسَةَ عَنِ الْمِنْهَالِ بْنِ عَمْرٍ و وَيُونُسَ بْنِ خَبَّابٍ عَنْ مُجَاهِدٍ. قَالَ: كُنْتُ نَازِلا عَلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ فِي سَفَرٍ فَلَمَّا كَانَ ذَاتَ لَيْلَةٍ قَالَ لِغُلامِهِ. انْظُرْ طَلَعَتِ الْحَمْرَاءُ لَا مَرْحَبًا بِهَا وَلا أَهْلا وَلا حَيَّاهَا اللَّهُ هِي صَاحِبَةُ الْمَلكَيْنِ- قَالَتِ الْمَلائِكَةُ: رَبِّ كَيْفَ مَرْحَبًا بِهَا وَلا أَهْلا وَلا حَيَّاهَا اللَّهُ هِي صَاحِبَةُ الْمَلكَيْنِ- قَالَتِ الْمَلائِكَةُ: رَبِّ كَيْفَ مَرْحَبًا بِهَا وَلا أَهْلا وَلا حَيَّاهَا اللَّهُ هِي صَاحِبَةُ الْمَلكَيْنِ- قَالَتِ الْمَلائِكَةُ: رَبِّ كَيْفَ تَدَعُ عُصَاةَ بَنِي آدَمَ وَهُمْ يَسْفِكُونَ الدَّمَ الْحَرَامَ، وَيَنْتَهِكُونَ مَحَارِمَكَ، وَيُغْسِدُونَ فِي الأَرْضِ؟ قَالَ: إِنِّي قَدِ ابْتَلَيْتُهُمْ فَلَعَلِّي إِنِ ابْتَلَيْتُكُمْ بِمِثْلِ الَّذِي ابْتَلَيْتُهُمْ بِهِ فَعَلْتُمْ كَاللَّهُ مَا اللَّرْضِ؟ قَالُوا: لَا. قَالَ: فَاخْتَارُوا مِنْ خِيَارِكُمُ اثْنَيْنِ، فَاخْتَارُوا هَارُوتَ وَمَارُوتَ كَالذي يَغْعُلُونَ قَالُوا: لَا. قَالَ: فَاخْتَارُوا مِنْ خِيَارِكُمُ اثْنَيْنِ، فَاخْتُولَ وَمَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَارُوتَ لَقَالَ لَهُمَا إِنِّي مُهْبِطُكُمُ اللَّيْعِقُ وَلَا يَنْكُمَا أَنْ لَا تُشْرِكًا وَلا تَزْنِيَا، وَلا تَخُونَا. فَقَالَ لَهُمَا إِلَى الأَرْضِ، وَأَلْقَى عَلَيْهِمَا الشَّبَقَ وَأُهْبِطَا إِلَى الأَرْضِ، وَأَلْقَى عَلَيْهِمَا الشَّبَقَ وَأُهْبِطَتْ لَهُمَا الزُّهْرَةُ فِي أَحْسَنِ صُورَةِ فَيَالًى الْأَرْضِ، وَأَلْقَى عَلَيْهِمَا الشَّبَقَ وَأُهْبِطَا لِهُمَا الزُّهْرَةُ فِي أَحْسَنِ صُورَةِ

## امْرَأَةٍ فَتَعَرَّضَتْ

مجاہد کہتے ہیں ہم سفر میں آبن عمر رضی الله عنہ کے ساتھ تھے پس جب رات ہوئی انہوں نے لڑکے سے کہا دیکھو الْحَمْرَاءُ کا طلوع ہوا اس میں خوش آمدید نہیں ہے نہ اس کے اہل کے لئے ... یہ ان فرشتوں کی ساتھی ہے – فرشتوں نے کہا اے رب ہم انسانوں کے گناہوں کو کیسے دور کریں وہ خون بہا رہے ہیں اور زمین پر فساد برپا کر رہے ہیں؟ کہا : بے شک میں ان کی آزمائش کروں گا جس طرح میں نے تم کو آزمائش میں ڈالا اور دیکھوں گا کیسا عمل کرتے ہیں؟ ... پس اپنے فرشتوں میں سے چنوں دو کو – انہوں نے ہاروت و ماروت کو چنا ان سے کہا زمین پر ببوط کرو اور تم پر عہد ہے نہ شرک کرنا نہ زنا اور نہ خیانت پس وہ زمین پر اترے اور ان پر شہوانیت القی کی گئی اور الزہرا کو بھی اترا یا ایک حسین عورت کی شکل میں اور ان کا دیکھنا ہوا

سياره الزهراء يا

#### Venus

کو الْحَمْرَاءُ کہا گیا ہے یعنی سرخی مائل اور اس کو ایک عورت کہا گیا ہے جو مجسم ہوئی اور فرشتوں ہاروت و ماروت کی آزمائش بنی خبر دی گئی کہ فرشتے انسانوں سے جلتے تھے اس تاک میں رہتے کہ الله تعالی کے سامنے ثابت کر سکیں کہ ہم نے جو پہلے کہا تھا کہ یہ انسان فسادی ہے اس کو صحیح ثابت کر سکیں – اس پر الله نے کہا کہ تم فرشتوں سے خود دو کو چنوں اور پھر وہ فرشتے کیا آزمائش بنتے وہ خود الزہرا پر عاشق ہو گئے کتاب العلل از ابن ابی حاتم میں ابن ابی حاتم نے اپنے باپ سے اس روایت پر سوال کیا

وسألتُ أبِي عَنْ حديثٍ رَوَاهُ معاذ بن خالد العَسْقلاني عَنْ زُهَير (1) بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ جُبَير (2) ، عَنْ نَافِع، عن عبد الله بْنِ عُمَر؛ أنَّه سَمِعَ النبيَّ (ص) يقول: إِنَّ آدَمَ [لَمَّا] (3) أَهْبَطَهُ (4) اللهُ إلَى الأَرْضِ، قَالَتِ المَلاَئِكَةُ: أَيْ رَبِّ! يقول: إِنَّ آدَمَ [لَمَّا] (3) أَهْبَطَهُ (4) اللهُ إلَى الأَرْضِ، قَالَتِ المَلاَئِكَةُ: أَيْ رَبِّ! إِنَّ آدَمَ إِنَّهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ } (5) ، قَالُوا: رَبَّنَا، نَحْنُ أَطْوَعُ لَكَ مِنْ بَنِي آدَمَ ... وذكرَ الحديث: قِصَّة (6) هاروت وماروت؟

قَالَ أُبِي: هذا حديثٌ مُنكَرٌ

میرے باپ نے کہا یہ منکر ہے

ابن ابی حاتم اپنی تفسیر کے ج 10، ص 3242-3241 پر ایک واقعہ نقل کرتے ۔ س

قَوْلُهُ تَعَالَى: وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ أَنَاب

18355 – وَبِسَنَدٍ قَوَيٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَرَادَ سُلَيْمَانُ عَلَيْهِ السَّلامُ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاءَ فَأَعْطَى الْجَرَادَةَ خَاتَمَهُ وَكَانَتِ امْرَأَتُهُ، وَكَانَتْ أَحَبَ السَّلامُ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاءَ فَأَعْطَتْهُ فَلَمَّا نِسَائِهِ إِلَيْهِ فَجَاءَ الشَّيْطَانُ فِي صُورَةِ سُلَيْمَانَ فَقَالَ لَهَا: هَاتِي خَاتَمِي فَأَعْطَتْهُ فَلَمَّا نَسَائِهِ إِلَيْهِ فَجَاءَ الشَّيْطَانُ فِي صُورَةِ سُلَيْمَانَ فَقَالَ لَهَا: هَاتِي خَاتَمِي فَأَعْطَتْهُ فَلَمَّا خَرَجَ سُلَيْمَانُ عَلَيْهِ السَّلامُ مِنَ لَبَسَهُ دَانَتْ لَهُ الْجِنُّ وَالْإِنْسُ وَالشَّيَاطِينُ، فَلَمَّا خَرَجَ سُلَيْمَانُ عَلَيْهِ السَّلامُ مِنَ الْخَلاءِ قال لها: هَاتِي خَاتَمِي فَقَالَتْ: قَدْ أَعْطَيْتُهُ سُلَيْمَانَ قَالَ: أَنَا سُلَيْمَانُ قَالَ: أَنَا سُلَيْمَانُ قَالَ: أَنَا سُلَيْمَانُ قَالَ: أَنَا سُلَيْمَانُ قَالَتْ: كَنْ سُلَيْمَانَ قَالَ: أَنَا سُلَيْمَانُ قَالَتْ: كَنَا سُلَيْمَانُ قَالَتْ: أَنَا سُلَيْمَانُ أَلَا كَذَبُهُ حَتَى جَعَلَ كَذَبْتَ لَسْتَ سُلَيْمَانَ فَجَعَلَ لَا يَأْتِي أَحَدًا يَقُولُ: أَنَا سُلَيْمَانُ إِلا كَذَّبَهُ حَتَّى جَعَلَ السَّيْطَانُ يَوْمُونَهُ بِالْحِجَارَةِ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ عَرَفَ أَنَّهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَقَامَ الشَّيْطَانُ يَحْكُمُ أَيْنَ النَّاسِ.

فَلَمَّا أَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يَرُدَّ عَلَى سليمان عليه السلام سلطانه أَلْقَى فِي قُلُوبِ النَّاسِ إِنْكَارَ ذَلِكَ الشَّيْطَانِ فَأَرْسَلُوا إِلَى نِسَاءِ «1» سُلَيْمَانَ عَلَيْهِ السَّلامُ فَقَالُوا لهن أيكون

من سليمان شيء؟ قلنا: نَعَمْ إِنَّهُ يَأْتِينَا وَنَحْنُ حُيَّضٌ، وَمَا كَانَ يَأْتِينَا قَبْلَ ذَلِكَ قوی سند کے ساتھ ابن عباس سے نقل کیا گیا ہے کہ جب سلیمان علیہ السلام بیت الخلاء میں جاتے، اپنی انگوٹھی جرادہ کو دیتے، جو کہ ان کی بیوی تھی، اور سب سے عزیز تھی۔ شیطان حضرت سلیمان کی صورت میں اس کے پاس آیا، اور کہا کہ مجھے میری انگوٹھی دو۔ تو اس نے دے دی۔ جب اس نے پہن لی، تو سب جن و انس و شیطان اس کے قابو میں آگئے۔ جب سلیمان علیہ السلام نكلر، تو اس سرے كها كه مجهر انگوٹهي دو۔ اس نرے كها كه وہ تو ميں سلیمان کو دے چکی ہوں۔ آپ نر کہا کہ میں سلیمان ہوں۔ اس نر کہا کہ تم جھوٹ بولتر ہو، تم سلیمان نہیں۔ پس اس کر بعد ایسا کوئی نہیں تھا کہ جس سر انہوں نر کہا ہو کہ میں سلیمان ہوں، اور ان کی تکذیب نہ کی گئی ہو۔ یہاں تک کہ بچوں نے انہیں پتھروں سے مارا۔ جب انہوں نے یہ دیکھا تو سمجھ گئر کہ یہ اللہ کا امر ہر۔ شیطان لوگوں میں حکومت کرنر لگا- جب اللہ نر اس بات کا ارادہ کیا کہ حضرت سلیمان کو ان کی سلطنت واپس کی جائے تو انہوں نے لوگوں کے دلوں میں القا کیا کہ اس شیطان کا انکار کریں۔ پس وہ ان کی بیویوں کے پاس گئے اور ان سے پوچھا کہ آپ کو سلیمان میں کوئی چیز نظر آئی؟ انہوں نے کہا کہ ہاں! اب وہ ہمارے پاس حیض کے دونوں میں بھی آتے ہیں، جب کہ پہلے ایسا نہیں تھا۔

یہاں اس پر قوی سند لکھا ہوا ہے راقم کہتا ہے

تفسیر ابن حاتم ، ، ۹ صفحات کی کتاب ہے اس میں کسی بھی روایت پر سند قوی یا ضعیف یا صحیح نہیں ملتا

یہ واحد روایت 18355 ہے جس پر وَ بِسَنَدٍ قَوَيٍ سند قوی ملتا ہے لیکن حیرت ہے

کہ اس کی سند ابن ابی حاتم نے نہیں دی

لگتا ہے اس میں تصرف و تحریف ہوئی ہے جب سند ہے ہی نہیں تو قوی کیسے ہوئی؟

اس کی سند ہے

ومن أنكرها أيضًا ما قال ابن أبي حاتم: حدثنا علي بن حسين، قال: حدثنا محمد بن العلاء وعثمان بن أبي شيبة وعلي بن محمد، قال: حدثنا أبو معاوية، قال: أخبرنا الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس -رضي الله عنهما - في قوله - تعالى ى -: {وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ الله أَنَابَ}، قال: أراد سليمان -عليه الصلاة والسلام - أن يدخل الخلاء وكذا وكذا؛ ذكر الرواية التي سبق ذكرها

اس کی سند میں المنهال بن عمرو ہے جو ضعیف ہے

چوتھی صدی کے ہی ابن حبان اس روایت کو صحیح ابن حبان المتوفی ۲۵۶ ه میں نقل کرتے ہیں

أَخْبَرَنَا الْحَسَنُ بْنُ سُفْيَانَ حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ أَبِي بُكيرِ عَنْ وَمِعْ رَسُولَ اللَّهِ وَمَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِنَّ آدَمَ لَمَّا أُهْبِطَ إِلَى الْأَرْضِ قَالَتِ الْمَلَاثِكَةُ: أَيْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِنَّ آدَمَ لَمَّا أُهْبِطَ إِلَى الْأَرْضِ قَالَتِ الْمَلَاثِكَةُ: أَيْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِنَّ آدَمَ لَكَ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ ونُقَدِّسُ لَكَ رَبِّ إِأْتَجْعَلُ فِيهَا مِنْ يُفسد فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ ونُقَدِّسُ لَكَ وَلِّ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ } [البقرة: 30] قَالُوا: رَبَّنَا نَحْنُ أَطْوَعُ لَكَ مِنْ بَنِي آدَمَ قَالَ اللَّهُ لِمَلَاثِكَةِ فَنَنْظُرَ كَيْفَ يَعْمَلَانِ قَالُوا: رَبَّنَا هَارُوتُ اللَّهُ لِمَلَاثِكَةِ فَنَنْظُرَ كَيْفَ يَعْمَلَانِ قَالُوا: رَبَّنَا هَارُوتُ وَاللَّهُ لِمَلَاثِكَةِ فَنَنْظُرَ كَيْفَ يَعْمَلَانِ قَالُوا: رَبَّنَا هَارُوتُ وَاللَّهُ لِمَلَاثُونَ قَالُوا: وَلَيْفَ مَا لَا يُعْمَلُونَ الْمُلَاثِكَةِ فَنَنْظُرَ كَيْفَ يَعْمَلَانِ قَالُوا: رَبَّنَا هَارُوتُ وَاللَّهُ لِمَلَاثُونَ الْمَلَاثِكَةُ فَنَنْظُرَ كَيْفَ يَعْمَلَانِ قَالُوا: رَبَّنَا هَارُوتُ وَلَى الْأَرْضِ قَالَ: فَمُثَلِّتُ لَهُمُ الزُّهُوةُ امْرَأَةً مِنْ أَحْسَنِ الْبَشَرِ الْمَسَلِمُ الْمُ اللَّهُ مِنْ الْمَلَامُ الْمُ الْمُؤَلِّ وَاللَّهِ حَتَّى تَكَلِّما بِهَذِهِ الْكَلِمَةِ مِنَ الْإِشْرَاكِ قَالَا:

وَاللَّهِ لَا نُشْرِكُ بِاللَّهِ أَبَدًا فَذَهَبَتْ عَنْهُمَا ثُمَّ رَجَعَتْ بصبيِّ تَحْمِلُه فَسَأَلَاهَا نَفْسَهَا فَقَالَا: لَا وَاللَّهِ لَا نَقْتُلُهُ أَبَدًا فَذَهَبَتْ ثُمَّ وَقَالَاتْ: لَا وَاللَّهِ حَتَّى تَشْرَبَا هَذَا رَجَعَتْ بِقَدَحٍ مِنْ خَمْرٍ تَحْمِلُه فَسَأَلَاهَا نَفْسَهَا فَقَالَتْ: لَا وَاللَّهِ حَتَّى تَشْرَبَا هَذَا الْخَمْرَ فَشَرِبَا فَسَكِرَا فَوَقَعَا عَلَيْهَا وَقَتَلَا الصَّبِيَّ فَلَمَّا أَفَاقَا قَالَتِ الْمَرْأَةُ: وَاللَّهِ مَا تركتُما أَفَاقًا قَالَتِ الْمَرْأَةُ: وَاللَّهِ مَا تركتُما مِنْ شَيْءٍ أَثِيمًا إِلَّا فَعَلْتُمَاهُ حِينَ سَكِرْتُما فَخُيِّرًا لَ عِنْدَ ذَلِكَ لَ بَيْنَ عَذَابِ الدُّنيَا وَعَذَابِ الدنيا)

قَالَ أَبُو حَاتِمٍ: الزُّهرة ـ هَذِهِ ـ: امْرَأَةٌ كَانَتْ فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ، لَا أَنَّهَا الزُّهرة الَّتِي هِيَ فِي السَّمَاءِ، النَّهرة الَّتِي هِيَ السَّمَاءِ، الَّتِي هِيَ مِنَ الخُنَّسِ.

ابن عمر رضی الله عنہ سے مروی ہے انہوں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے سنا فرمایا: جب آدم کا زمین کی طرف ہبوط ہوا فرشتوں نے کہا اے رب کیا اس کو خلیفہ کیا ہر کہ اس میں فساد کرمے اور خون بہائر اور ہم آپ کی تعریف کرتے ہیں اور تقدس کرتے ہیں ؟ فرمایا : میں جانتا ہوں جو تم نہیں جانتر -فرشتوں نر کہا ہمارے رب ہم انسانوں سر بڑھ کر آپ کر اطاعت گزار ہیں الله تعالی نے فرشتوں سے کہا: فرشتوں کو لو پس دیکھیں یہ کیا عمل کرتے ہیں-فرشتوں نے کہا: آمے رب ہاروت و ماروت ہیں- حکم الہی ہوا: زمین کی طرف ہبوط کرو – وہاں الزہرا انسانوں میں سے ایک حسن عورت ان کو ورغلائے گی پس وہ ان فرشتوں کے پاس گئی اور نفس کے بارے میں سوال کیا (یعنی زنا کی ہاروت و ماروت نرِ ترغیب دی) اور بولی : نہیں الله کی قسم میں نہیں کروں گی یہاں تک کہ تم شرکیہ کلمات ادا کرو – ہاروت و ماروت نے کہا و اللہ ہم یہ کلمات نہیں بولیں گے پس وہ لوٹ گئی ایک لڑکے کے ساتھ اور واپس انہوں نے نفس کا سوال کیا وہ بولی میں اس لڑکے کو مار ڈالوں گی فرشتوں نے کہا نہیں

مارو وہ لوٹ گئی پھر آئی ایک قدح لے کر شراب کا اس پر سوال کیا فرشتوں نے کہا ہم نہیں پییں گے یہاں تک کہ وہ پی گئے پس وہ واقعہ ہوا (زنا) اور لڑکے کو قتل کیا – جب افاقہ ہوا عورت بولی الله کی قسم میں نے تم کو کہیں کا نہ چھوڑا گناہ میں کوئی چیز نہیں جو تم نہ کر بیٹھے ہو اور تم نے نہیں کیا جب تک شراب نہ پی لی ... تم نے دنیا و آخرت میں سے دنیا کا عذاب چنا ابو حاتم ابن حبان نے کہا الزہرہ یہ اس دور میں عورت تھی وہ وہ نہیں جو آسمان میں ہے جو الخنس ہے

ابن حبان نے اس روایت کو صحیح میں لکھا اس میں اختلاف صرف یہ کیا کہ الزہرہ کو ایک مسجم عورت کی بجائے ایک حقیقی عورت کہا البدء والتاریخ از المطهر بن طاهر المقدسي (المتوفی: نحو 355هـ) قصة هاروت وماروت، اختلفوا المسلمون [1] فیه اختلافا کثیرا

القدسى نے تاریخ میں لکھا کہ مسلمانوں کا اس پر اختلاف ہے یعنی ابن ابی حاتم اس کو منکر کہتے ہیں اور ابن حبان صحیح العلل دارقطنی از امام دارقطنی المتوفی ٣٨٥ ه میں ہے وَسُئِلَ عَنْ حَدِیثِ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، عَنِ النَّبِیِّ صَلَّی الله علیه وسلم: أن آدم لما أهبطه الله إلى الأرض قالت الملائكة: أي رب: {أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء} ، قالوا: ربنا، نحن أطوع لك من بني آدم، قال الله للملائكة: هلموا ملكين ... فذكر قصة هاروت وماروت.

فقال: اختلف فيه على نافع:

فرواه موسى بن جبير، عَنْ نَافِعٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وَخَالَفَهُ مُوسَى بْنُ عقبة، فرواه عن نافع، عن ابن عمر، عن كعب الأحبار، من

رواية الثوري، عن موسى بن عقبة.

وقال إبراهيم بن طهمان: عن موسى بن عقبة، عن سالم، عن أبيه، عن كعب. دارقطني نے العلل ميں اس كي اسناد نقل كيں ليكن رد نہيں كيا

### پانچویں صدی ہجری

امام حاکم المتوفی ٥٠٥ ه مستدرک میں اس قصہ کو صحیح کہتے ہیں

## آٹھویں صدی ہجری

الذهبي سير ميں لکھتے ہيں

قُلْتُ: وَلِمُجَاهِدٍ أَقْوَالٌ وَغَرَائِبُ فِي العِلْمِ وَالتَّفْسِيْرِ تُسْتَنْكُرُ، وَبَلَغَنَا: أَنَّهُ ذَهَبَ إِلَى بَابلَ، وَطَلَبَ مِنْ مُتَوَلِّيْهَا أَنْ يُوْقِفَهُ عَلَى هَارُوْتَ وَمَارُوْتَ.

میں کہتا ہوں: مجاہد کے اقوال اور علم و تفسیر میں غریب باتیں ہیں جن کا انکار کیا جاتا ہے اور ہم تک پہنچا ہے کہ یہ بابل گئے اور وہاں کے متولی سے کہا کہ ہاروت و ماروت سے ملاو

لیکن الذھبی مستدرک حاکم کی تلخیص میں ہاروت و ماروت کے اس قصہ کو صحیح کہتے ہیں

أَخْبَرَنَا أَبُو زَكَرِيَّا الْعَنْبَرِيُّ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ السَّلَامِ، أَنْبَأَ إِسْحَاقُ، أَنْبَأَ حَكَّامُ بْنُ سَلْمٍ الرَّانِيُّ وَكَانَ ثِقَةً، ثنا أَبُو جَعْفَرٍ الرَّازِيُّ، عَنِ الرَّبِيعِ بْنِ أَنسٍ، عَنْ قَيْسِ بْنِ عَبَّادٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّ: {وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ} [البقرة: 102] الْآيَةُ. قَالَ: " إِنَّ النَّاسَ بَعْدَ آدَمَ وَقَعُوا فِي

الشِّرْكِ اتَّخَذُوا هَذِهِ الْأَصْنَامَ، وَعَبَدُوا غَيْرَ اللَّهِ، قَالَ: فَجَعَلَتِ الْمَلَائِكَةُ يَدْعُونَ عَلَيْهِمْ وَيَقُولُونَ: رَبَّنَا خَلَقْتَ عِبَادَكَ فَأَحْسَنْتَ خَلْقَهُمْ، وَرَزَقْتَهُمْ فَأَحْسَنْتَ رِزْقَهُمْ، فَعَصَوْكَ وَعَبَدُوا غَيْرِكَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ الرَّبُّ عَرَّ وَجَلَّ: إِنَّهُمْ فِي غَيْبٍ فَجَعَلُوا لَا يَعْذُرُونَهُمْ " فَقَالَ: اخْتَارُوا مِنْكُمُ اثْنَيْنِ أُهْبِطُهُمَا إِلَى الْأَرْضِ، فَآمُرُهُمَا فَجَعَلُوا لَا يَعْذُرُونَهُمْ " فَقَالَ: اخْتَارُوا مِنْكُمُ اثْنَيْنِ أُهْبِطُهُمَا إِلَى الْأَرْضِ، فَآمُرُهُمَا وَأَنْهَاهُمَا " فَاخْتَارُوا هَارُوتَ وَمَارُوتَ – قَالَ: وَذَكَرَ الْحَدِيثَ بِطُولِهِ فِيهِمَا – وَقَالَ فِيهِ فَلَا الْخَمْرَ وَانْتَشَيَا وَقَعَا بِالْمَرْأَةِ وَقَتَلَا النَّفْسَ، فَكَثُرُ اللَّغَطُ فِيمَا بَيْنَهُمَا وَبَيْنَ الْمَلَائِكَةِ فَنَظَرُوا إِلَيْهِمَا وَمَا يَعْمَلَانِ فَفِي ذَلِكَ أُنْزِلَتْ { وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ الْمَلَائِكَةِ فَنَظَرُوا إِلَيْهِمَا وَمَا يَعْمَلَانِ فَفِي ذَلِكَ أُنْزِلَتْ { وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ الْمَلَائِكَةِ فَنَظَرُوا إِلَيْهِمَا وَمَا يَعْمَلَانِ فَفِي ذَلِكَ أُنْزِلَتْ { وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ الْمَلَائِكَةُ يَعْذُرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ وَيَدْعُونَ لَهُمْ «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمْ لُكُمْ الْمُلَائِكَةُ يَعْذُرُونَ أَهْلَ الْأَرْضِ وَيَدْعُونَ لَهُمْ «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمْ لُكُمُ مُعَلِي بَعْدَارُونَ أَهْلَ الْأَرْضِ وَيَدْعُونَ لَهُمْ «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمْ

[التعليق – من تلخيص الذهبي] 3655 – صحيح

### نویں صدی ہجری

هيثمى المتوفى ٨٠٧ هجرى كتاب مجمع الزوائد ميں لكهتے هيں وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا - قَالَ: اسْمُ الْمَلَكَيْنِ اللَّذَيْنِ يَأْتِيَانِ فِي الْقَبْرِ مُنْكَرٌ وَنَكِيرٌ، وَكَانَ اسْمُ هَارُوتَ وَمَارُوتَ - وَهُمَا فِي السَّمَاءِ - عَزَرًا وَعَزِيزًا .. رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الْأَوْسَطِ، وَإِسْنَادُهُ حَسَنٌ.

اس کی اسناد حسن ہیں

ابن حجر المتوفي ٨٥٢ هجري فتح البارى ميل كهتر بيل قال الحافظ: وقصة هاروت وماروت جاءت بسند حسن من حديث ابن عمر في مسند أحمد

#### سرگنزشت سحر از ابو شہریار

اور ہاروت و ماروت کا قصہ حسن سند سے مسند احمد میں ہے ابن عمر کی سند سے

#### دسویں صدی ہجری

التخريج الصغير والتحبير الكبير ابن المِبْرَد الحنبلي (المتوفى: 909 هـ) حديث: "هَارُوتَ وَمَارُوتَ" الإمام أحمد، وابن حبان، بسند صحيح. ابن المِبْرَد كر مطابق مسند احمد اور صحيح ابن حبان ميں اس كى سند صحيح بر

الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة از عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفي: 911هـ)

قصة هاروت وماروت. وفي مسند أحمد، وصحح ابن حبان من حديث ابن عمر بسند صحيح.

قلت: لها طرق عديدة استوعبتها في التفسير المسند، وفي تخريج أحاديث الشفاء، انتهى.

قصہ ہاروت و ماروت کا یہ مسند احمد صحیح ابن حبان میں ہے صحیح سند سے ابن عمر رضی الله عنہ کی

میں السیوطی کہتا ہوں اس کے بہت سے طرق مسند احمد کی تفسیر میں ہے اور احادیث کتاب الشفاء کی تخریج میں

كتاب تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة المؤلف: نور الدين، علي بن محمد بن علي بن عبد الرحمن ابن عراق الكناني (المتوفى: 963هـ) " وَمن طَرِيقه (خطّ) من حَدِيث ابْن عمر، وَفِيه قصّة لنافع مَعَ ابْن عمر وَلَا يَصح،

فِيهِ الْفرج بن فضَالة، وسنيد ضعفه أَبُو دَاوُد وَالنَّسَائِيّ (تعقبه) الْحَافِظ ابْن حجر فِي القَوْل المسدد فَقَالَ: أخرجه أَحْمد فِي مُسْنده وَابْن حبَان فِي صَحِيحه من وَجه آخر، وَله طرق كَثِيرَة جمعتها فِي جُزْء مُفْرد يكَاد الْوَاقِف عَلَيْهَا لكثرتها وَقُوَّة مخارج أَكْثَرهَا يقطع بِوُقُوع هَذِه الْقِصَّة، انْتهي قَالَ السُّيُوطِيّ: وجمعت أَنا طرقها فِي التَّفْسِير الْمَأْثُور فَجَاءَت نيفا وَعشْرين طَرِيقا مَا بَين مَرْفُوع وَمَوْقُوف، وَلِحَدِيث ابْن عمر بخُصُوصِهِ طرق مُتعَدِّدة.

اور جو طرق حدیث ابن عمر کا ہے اور اس میں نافع کا ابن عمر کے ساتھ کا قصہ ہے صحیح نہیں ہے اس میں فرج بن فضالہ ہے اور سنید ہے جس کی تضعیف کی ہے ابو داود نے اور نسائی نے اس کا تعقب کیا ہے ابن حجر نے کتاب القول لمسدد میں اور کہا ہے اس کی تخریج کی ہے احمد نے مسند میں ابن حبان نے صحیح میں دوسرے طرق سے اور اس کے کثیر طرق ہیں جو سب مل کر ایک جز بن جاتے ہیں اور واقف جان جاتا ہے اس کثرت پر اور مخارج کی قوت پر ... السُّیُوطِیِّ نے کہا اور میں نے جمع کر دیا ہے اس کے طرق تفسیر میں اور ... خاص کر ابن عمر کی حدیث کے تو بہت طرق ہیں

تذكرة الموضوعات مين محمد طاهر بن علي الصديقي الهندي الفَتَّنِي (المتوفى: 986هـ) لكهتر بين

قِصَّةُ هَارُوتَ وَمَارُوتَ مَعَ الزَّهْرَةِ وَهُبُوطِهِ إِلَى الأَرْضِ امْرَأَةً حَسَنَةً حِينَ طَغَتِ الْمَلائِكَةُ وَشُرْبِهِمَا الْخَمْرَ وقتلهما النَّفس وزناهما» عَن ابْن عمر رَفعه وَفِيه مُوسَى ابْن جُبَير مُخْتَلَف فِيهِ وَلَكِن قد توبع، وَلأبي نعيم عَن عَليّ قَالَ «لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الزَّهْرَةَ وَقَالَ إِنَّهَا فتنت الْملكَيْنِ» وَقيل الصَّحِيح وَقفه على كَعْب وَكَذَا قَالَ الْبَيْهَقِيّ، وَفِي الْوَجِيز قصتهما فِي الْفرج بن فضالة: ضَعِيف قلت

قَالَ ابْن حجر لَهَا طرق كَثِيرَة يقطع بوقوعها لقُوَّة مخارجها.

قصہ ہاروت و ماروت کا الزہرا کے ساتھ اور ان کا زمین پر ہبوط کرنا ایک حسین عورت کے ساتھ اور فرشتوں کا بغاوت کرنا اور شراب پینا اور قتل نفس کرنا اور زنا کرنا جو ابن عمر سے مروی ہے ان تک جاتا ہے اور اس میں موسی بن جبیر ہے مختلف فیہ ہے لیکن اس کی متابعت کی ہے ابو نعیم نے علی کی روایت سے کہ الله کی لعنت ہو الزہرا پر اور کہا اس نے فرشتوں کو آزمائش میں ڈالا اور کہا ہے صحیح ہے کعب پر موقوف ہے اور اسی طرح کہا ہے البیہقی نے اور فرج کےقصہ پر کہا ضعیف ہے میں کہتا ہوں ابن حجر نے کہا ہے کہ اس کے طرق بہت سے ہیں

ابن کثیر نے تفسیر میں لکھا

ابن کثیر نے بھی اپنی تفسیر، ج 7، ص 59-60 میں درج کیا ہے۔ سند کے بارے میں انہوں نے بھی یہی کہا ہے کہ

إسناده إلى ابن عباس رضي الله عنهما قَوِيُّ، وَلَكِنَّ الظَّاهِرَ أَنَّهُ إِنَّمَا تَلَقَّاهُ ابْنُ عباس رضي الله عنهما إِنْ صَحَّ عَنْهُ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَفِيهِمْ طائفة لا يعتقدون نبوة سليمان عليه الصلاة والسلام فَالظَّاهِرُ أَنَّهُمْ يَكْذِبُونَ عَلَيْهِ، وَلِهَذَا كَانَ فِي هذا السِّيَاقِ مُنْكَرَاتُ مِنْ أَشَدِّهَا ذِكْرُ النِّسَاءِ فَإِنَّ المشهور عن مجاهد وغير واحد من أئمة السلف أَنَّ ذَلِكَ الْجِنِّيَّ لَمْ يُسَلَّطْ عَلَى نِسَاءِ سليمان بل عصمهن الله عز وجل منه تشريفا وتكريما لنبيه عليه السلام. وَقَدْ رُوِيَتْ هَذِهِ الْقِصَّةُ مُطَوَّلَةً عَنْ جَمَاعَةٍ من السلف رضي الله عنهم كسَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ وَزَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ وَجَمَاعَةٍ آخَرِينَ وَكُلُّهَا السلف رضي الله عنهم كسَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ وَزَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ وَجَمَاعَةٍ آخَرِينَ وَكُلُّهَا مُتَلَقَّاةٌ مِنْ قَصَصِ أَهْلِ الْكِتَابِ، والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب.

اس کی سند ابن عباس تک قوی ہے۔ لیکن بظاہر یہ ان کو اہل کتاب سے ملی

#### سرگنزشت سحر از ابو شہریار

جسے انہوں نے صحیح مانا۔ جب کہ ان میں ایک گروہ تھا جو کہ حضرت سلیمان کی نبوت کا منکر تھا۔ اور بظاہر ان کی تکذیب کرتا تھا۔ اور اس میں شدید منکر باتیں ہیں خاص کر بیویوں والی۔ اور مجاھد اور دیگر ائمہ سے مشہور ہے کہ جن ان کی بیویوں پر مسلط نہیں ہوا تھا۔ بلکہ اللہ نے ان کی عصمت رکھی اور شرف و تکریم بخشا۔ اور یہ واقعہ سلف میں ایک جماعت نے نقل کیا جیسا کہ سعید بن مسیت، زید بن اسلم، اور بعد کی ایک جماعت نے بھی جن کو یہ اہل کتاب کے قصوں سے ملا

راقم كہتا ہے ابن كثير كا قول باطل ہے يہ كام ابن عباس رضى الله عنہ كا نہيں كہ اہل كتاب سے روايت كريں بلكہ اس ميں جرح منہال بن عمرو پر ہے

#### چودهویں صدی ہجری

كتاب التحرير والتنوير از محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى: 1393هـ) كر مطابق

وَلِأَهْلِ الْقِصَصِ هُنَا قِصَّةً خُرَافِيَّةٌ مِنْ مَوْضُوعَاتِ الْيَهُودِ فِي خُرَافَاتِهِمُ الْحَدِيثَةِ اعْتَادَ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ ذِكْرَهَا مِنْهُمُ ابْنُ عَطِيَّةَ وَالْبَيْضَاوِيُّ وَأَشَارَ الْمُحَقِّقُونَ مِثْلُ الْبَيْضَاوِيِّ وَالْفَخْرِ وَابْنِ كَثِيرٍ وَالْقُرْطُبِيِّ وَابْنِ عَرَفَةَ إِلَى كَذِبِهَا وَأَنَّهَا مِنْ مَرْوِيَّاتِ كَعْبِ الْأَحْبَارِ وَالْفَخْرِ وَابْنِ كَثِيرٍ وَالْقُرْطُبِيِّ وَابْنِ عَرَفَةَ إِلَى كَذِبِهَا وَأَنَّهَا مِنْ مَرْوِيَّاتِ كَعْبِ الْأَحْبَارِ وَقَدْ وَهِمَ فِيهَا بَعْضُ الْمُتَسَاهِلِينَ فِي الْحَدِيثِ فَنَسَبُوا رِوَايَتَهَا عَنِ النَّبِيءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوْ عَنْ بَعْضِ الصَّحَابَةِ بأَسَانِيدَ وَاهِيَةٍ وَالْعَجَبُ لِلْإِمَامِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَعَلَّهَا مَدْسُوسَةً رَحِمَةُ اللَّهُ تَعَالَى كَيْفَ أَخْرَجَهَا مُسْنَدَةً لِلنَّبِيءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَعَلَّهَا مَدْسُوسَةً مُعَلِي الْإِمَامِ أَحْمَدَ أَوْ أَنَّهُ غَرَّهُ فِيهَا ظَاهِرُ حَالِ رُوَاتِهَا مَعَ أَنَّ فِيهِمْ مُوسَى بْنَ جُبَيْرٍ وَهُو مُتَكَلِّمُ فِيهِ

اور اہل قصص کے لئے اس میں بہت سے یہودیوں کے گھڑے ہوئے قصے ہیں جس سے مفسرین دھوکہ کھا گئے ان میں ابن عطیہ اور بیضاوی ہیں اور محققین مثلا بیضاوی اور فخر الرازی اورابن کثیر اور قرطبی اور ابن عرفہ نے ان کے کذب کی طرف اشارہ کیا ہے جو بے شک کعب الاحبار کی مرویات ہیں اور اس میں وہم ہے بعض متساھلین کا حدیث کے لئے تو انہوں نے ان قصوں کو رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی طرف منسوب کر دیا ہے یا بعض اصحاب رسول کی طرف واہیات اسناد کے ساتھ اور عجیب بات ہے کہ امام احمد بن حنبل الله رحم کرے نے ان کو کیسے مسند میں لکھا اور ہو سکتا ہے وہ بہک گئے ہوں اس کے ظاہر حال پر اس میں موسی بن جبیر ہے اور متکلم فیہ ہے

## یہ بھی لکھتے ہیں

وَ (هَارُوتَ وَمَارُوتَ) بَدَلُ مِنَ (الْمَلَكَيْنِ) وَهُمَا اسْمَانِ كَلْدَانِيَّانِ دَخَلَهُمَا تَغْيِيرُ التَّعْرِيفِ لِإِجْرَائِهِمَا عَلَى خِفَّةِ الْأَوْزَانِ الْعَرَبِيَّةِ، وَالظَّاهِرُ أَنَّ هَارُوتَ مُعَرَّبُ (هَارُوكَ) وَهُوَ اسْمُ الْمُشْتَرِي عِنْدَهُمْ وَكَانُوا يَعُدُّونَ الْكَوَاكِبَ السَّيَّارَةَ مِنَ الْمَعْبُودَاتِ الْمُقَدَّسَةِ الَّتِي هِي دُونَ عِنْدَهُمْ وَكَانُوا يَعُدُّونَ الْكَوَاكِبَ السَّيَّارَةَ مِنَ الْمَعْبُودَاتِ الْمُقَدَّسَةِ الَّتِي هِي دُونَ الْآلِهَةِ لَا سِيَّمَا الْقَمَرِ فَإِنَّهُ أَشَدُ الْكَوَاكِبِ تَأْثِيرًا عِنْدَهُمْ فِي هَذَا الْعَالَمِ وَهُوَ رَمْزُ الْأَنْهَى، وَكَذَلِكَ الْمُشْتَرِي فَهُو أَشْرَفُ الْكَوَاكِبِ السَّبْعَةِ عِنْدَهُمْ وَلَعَلَّهُ كَانَ رَمْزَ اللَّنْتَى، وَكَذَلِكَ الْمُشْتَرِي فَهُو أَشْرَفُ الْكَوْاكِبِ السَّبْعَةِ عِنْدَهُمْ وَلَعَلَّهُ كَانَ رَمْزَ النَّالَةَ مَنْ وَكَذَلِكَ الْمُشْتَرِي فَهُو أَشْرَفُ الْكَوْاكِبِ السَّبْعَةِ عِنْدَهُمْ وَلَعَلَّهُ كَانَ رَمْزَ النَّالَةَ وَعِنْدَهُمْ كَمَا كَانَ بَعْلُ عِنْدَ الْكَنْعَانِيِّينَ الْفِنِيقِيِّينَ.

اور ہاروت و ماروت فرشتوں کا بدل ہیں اور یہ نام کلدانی کے ہیں ان کو شامل کیا گیا ہے تبدیل کر کے عربیوزن پر اور ظاہر ہے ہاروت معرب ہے ہاروکا کا جو چاند کا نام ہے کلدانیوں کے نزدیک اور ماروت معرب ہے ماروداخ کا جو مشتری کا نام ہے ان کے ہاں – اور یہ کواکب کو مقدس معبودات میں شمار کرتے تھے خاص ہے ان کے ہاں – اور یہ کواکب کو مقدس معبودات میں شمار کرتے تھے خاص

طور پر چاند کو کیونکہ یہ کواکب میں سب سے بڑھ کر تاثیر رکھتا ہے ان کے نزدیک تمام عالم میں اور یہ رمز ہے مونث پر اور اسی طرح مشتری سات کواکب میں سب سے با عزت ہے جو اشارہ ہے مذکر پر ان کے نزدیک جیسا کہ بعل تھا فونشیوں اور کنعآنیوں کے نزدیک

صحيح ابن حبان كى تعليق ميں شعيب الأرنؤوط لكهتے ہيں قلت: وقول الحافظ ابن حجر في "القول المسدد" 40-44 بأن: للحديث طرقاً كثيرة جمعتها في جزء مفرد يكاد الواقف عليه أن يقطع بوقوع هذه القصة لكثرة الطرق الواردة فيها وقوَّة مخارج أكثرها، خطأ مبين منه -رحمه الله- ردَّه عليه العلامة أحمد شاكر -رحمه الله- في تعليقه على "المسند" (6178) فقال: أمَّا هذا الذي جزم به الحافظ بصحة وقوع هذه القصة صحة قريبة من القطع لكثرة طرقها وقوة مخارج أكثرها، فلا، فإنها كلها طرق معلولة أو واهية إلى مخالفتها الواضحة للعقل، لا من جهة عصمة الملائكة القطعية فقط، بل من ناحية أن الكوكب الذي نراه صغيراً في عين الناظر قد يكون حجمه أضعاف حجم الكرة الأرضية بالآلاف المؤلفة من الأضعاف، فأنَّى يكون جسم المرأة الصغير إلى هذه الأجرام الفلكية الهائلة!

شعیب الأرنؤوط نے ابن حجر کی تصحیح کو ایک غلطی قرار دیا اور احمد شاکر نے بھی ابن حجر کی رائے کو رد کیا

## عصر حاضر کے علماء

ایک عالم کا کہنا ہے

جیسا کہ ہم نے پڑھا کہ جادو حرام ہے اور اس کی وجہ اس میں شرک کی علت

کا ہونا ہے۔ ظاہر ہے اللہ تعالی اپنے فرشتوں کے ذریعے اس قسم کا کوئی علم کیسے اتار سکتے ہیں جس میں شرک کی آلائش ہو۔ میری رائے کے تحت ہاروت و ماروت پر اتارا گیا علم پیراسائکلوجی کے جائز علوم میں سے ایک تھا ۔ البتہ اس کا استعمال منفی و مثبت دونوں طریقوں سے کیا جاسکتا تھا۔ جیسا کہ اسی آیت میں ہر:

غرض لوگ ان سے (ایسا) سحر سیکھتے، جس سے میاں بیوی میں جدائی ڈال دیں۔ اور خدا کے حکم کے سوا وہ اس (سحر) سے کسی کا کچھ بھی نہیں بگاڑ سکتے تھے۔ اور کچھ ایسے سیکھتے جو ان کو نقصان ہی پہنچاتے اور فائدہ کچھ نہ دیتے۔ (البقرہ ۲:۲)

اس آیت میں ہے کہ اس علم سے فائدہ بھی پہنچ سکتا تھا اور نقصان بھی۔ لیکن انہوں نے صرف نقصان پہنچایا جس میں سرفہرست میاں بیوی میں جدائی تھی۔ اس کی وجہ بھی کچھ علما کے نزدیک یہ تھی کہ بنی اسرائل کو اس دور میں غیر یہودی عورت سے شادی کرنا ممنوع تھا۔ اس وقت خواتین کی کمی تھی اس لئے لوگ جدائی ڈلواکر اس کی عورت کو اپنی بیوی بنانا چاہتے تھے۔ تو بہر حال وہ علم کسی طور شرکیہ یا ممنوع علم نہ تھا بلکہ اپنی اصل میں جائز تھا۔ اس کے منفی استعمال کی مذمت کی گئی ہے۔ یعنی وہ علم اپنی ذات میں حرام نہیں بلکہ آزمائش تھا ۔ البتہ اس کا منفی استعمال اسے حرام بنا رہا تھا راقم کہتا ہے۔

ہر علم من جانب الله ہرے اور اس کی تاثر بھی من جانب الله ہرے سحر الله نے اتارا جو ایک عمل ہرے جو راقم کے علم کے مطابق اسماء الحسنی سے شروع ہوتا ہے

اور شرک پر منتج ہوتا ہے اس پر یہود کی قدیم کتب سحر دیکھی جا سکتی ہیں یہاں ان کی تفصیل نہیں دی جا سکتی ہیں یہاں ان کی تفصیل نہیں دی جا سکتی کہ یہ کیا ہے کیونکہ یہ پھر سحر سکھانے کے مترادف ہو سکتا ہے

لیکن یہ علم شرکیہ عمل پر لے کر جاتا ہے اور علم نجوم اس کی قبیل سے ہے اسی لئے حدیث میں علم نجوم سے دور رہنے کے لئے کہا گیا ہے جادو سحر آج تک یہودی کرتے ہیں مسلمان کرتے ہیں اور اس کا مخزن اگر کوئی اور ہوتا تو قرآن میں صاف آتا اس کو مبہم نہ رکھا جاتا

دوم ساحر کو علم ہوتا ہے کہ وہ شرک کر رہا ہے اور ایک ممنوع عمل ہے اسی لئے جب موسی کا عصا ساحروں کا جادو توڑتا ہے تو وہ کہتے ہیں إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى هم اپنے رب پر ایمان لائے کہ وہ ہمارے گناہوں کی مغفرت کر دے اور ہم کو (اے فرعون) تم نے جادو پر مجبور کیا

### اہل حدیث علماء کے جاہلانہ ترجمے

غیر مقلد عالم ثنا الله امرتسری تفسیر میں ترجمہ کرتر ہیں

لْلِمُوْنَ النَّاسَ الْيَمْحُرَهُ وَمَمَّ أَنْزِلَ عَلَى الْمَلَّكَدِّينِ بِهَابِلَ هَارُوْتَ وَمَارُوْتُهُ وَمَا يُعَلِّمُنِ مِن آمَدٍ حَثَّى يَقُوْكُمْ إِنَّهَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلَا تَكْفُرُه فَيَتَعَلَّمُونَ وَمُهُمَّا مَا يُقِرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزُوجِهِ ﴿ وَمَا هُمْ بِضَارِيْنَ بِهِ مِن لَحَدِي إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ، وَيَتَّعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ ا ورلوگوں کو جادو کے کلمات واہیات سکھاتے تھے اور طرح طرح سے عوام کو ورغلاتے۔ یہ بھی مشہور کرتے کہ یہ کلمات حادوگری کے آسانی علم جرائیل میکائیل دونوں فرشتوں پر شر ہابل میں اڑا تھاحالا نکہ نیدا تارا گیا تھاان دو فرشتوں پر (شیر ) ہامل میں اور نہ کوئی آسائی علم تھابلکہ محض ان ہاروت ہاروت کی چالیازی تھی اس سے غرض ان کی صرف وثوق جنانا تھاجپ ہی توان کی به عادت تھی کہ زبانی جمع خرج بہت کچھ کرتے اور کسی کو حادونہ سکھاتے جب تک بدنہ کہہ لیتے کہ میاں ہم تو خود بزے بد کر دار بلامیں نمینے ہوئے مبتلا ہیں پس تو بھی مثل ہمارے ایسی با تمیں سکھنے سے کا فر مت ہو اس کہنے ہے ان کا جاہلوں میں اور بھی زیاد در سوخ پیدا ہو تااور عوام میں مشہور ہو جاتا کہ سائمیں صاحب بڑے منکسر المزاج ہیں جیساکہ فی زمانناد غاباز پیروں کا کام ہے کچر بھی لوگ ان ہے متنفر نہ ہوتے بلکہ سکھتے ان ہے وہ کلمات جن کی وجہ سے خاوند ہو ی میں جدائی ڈالتے اوراس کے عوض میں زانیوں سے بچھ کماتے اور خدا کا غضب اپنے بر لیتے - بیہ مت سمجھو کہ ان کے منہ میں کوئی خوبی تھی ی<mark>ا قلم می</mark>ں کوئی تا ثیر تھی کہ جس کو جا ہیں نقصان اور مصرت پہنچا تیں بلکہ ان کے کلمات بھی مثل ادوبیہ کے تھے جب ہی تو کسی کو سوااؤن خدا کے ضرنہ دے سکتے تھے چونکہ قانون خداوندی جاری ہے کہ ہر فعل انسانی پر اس کے مناسب اثر پیدا کر دیتا ہے اگر کوئی سر دیانی پیتا ہے تواسے مصنڈک بخشا نے زہر کھا تاہے تواس کی جان بھی ضائع ہو جاتی ہےاس طرح ان کے جاد و کا حال تھا کہ ووان کے حق میں مثل زہر کے مصر تھالیکن وہ بت خوشی ہے اس کا استعال کرتے اور خدا تعالیٰ اپنی عادت جاریہ کے موافق اس پر آثار بھی و پسے ہی مرتب کر دیتا مگر وہ لوگ اس بھید کونہ سمجھتے اور وہی چیز سکھتے جو ان کو ہر طرح سے جسمانی اور روحانی ضرر دے اور ی طرح سے نفع نہ بخشے تعجب ہے کہ یہ لوگ اس زبانہ کے مدعیان علم بھی ان کے پیچیے ہو لیے ہیں۔ یہ تو عقائد کا حال ہے اعمال کا تو یو چیئے ہی شمیں تمام عمر دنیاوی کام کریں گے علوم مروجہ جن سے صرف چندروزو دنیاوی گذار و مقصود ہوسیکھیں مے بلاے کیمی آٹھویں دوزی قر آن کی دو آئتیں پڑھ لیں المی اللہ المصنتکی والیہ المآب والوجعی افسوس ہمنے براشتی ہے یہ سب کچھ

غیر مقلدین کے شیخ عرب و عجم محمد بدیع الدین راشدی نے اس پر باقاعدہ

کتاب لکھی ہر

http://kitabosunnat.com/kutub-library/qissa-haroot-o-maroot-aur-jadoo-ki-haqiqat

#### بسيرالله التخلن التجيثير

وَاتَّبَعُوْا مَا تَتْلُوا الشَّيْطِيْنُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنُ وَمَا كَفَّ سُلِيْمُنُ وَمَا كَفَّ سُلِيْمُنُ مَا لَيْكَانُ بِبَالِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ الشَّيْطِيْنَ كَفَرُوا يُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ الْمِكْكِيْنِ بِبَالِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَارُوتَ مَا يُعَلِّمُونَ مِنْ اَحْبِ حَتَّى يَقُولًا إِنِّمَا كَنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفَّ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْ اَحْبِ حَتَّى يَقُولًا إِنِّمَا كَنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفَّ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْ اَحْبِ فَيْ يَقُولُا إِنِّمَا كَنُ فِي الْمُونِ وَمَا يُعْفِي اللَّهِ عَلَى الْمَلْفِ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَا يَلْفِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ ا

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

www.KitaboSunnat.com

ﷺ فَضَيَّالُوتُ مُعْلَوْتِ ﴾ ﴿ وَلَوْلِ ﴾ ﴿ وَلَوْلِ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ كَا مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُولِّدُ مِنْ اللَّهُ مُولِّدُ مِنْ اللَّهُ مُؤْمِدِي كَا مِنْ اللَّهُ مُولِّدُ مِنْ اللَّهُ مُولِّدُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِي مُنْ اللَّهُ مُن

جان ہے تھے کہ جو س اس م و حریدے کا، یا جاس رے کا اوال کے کے آخرت میں کوئی (اجرکا) حدثیں ہے، اگر بیجائے ہوتے تو بیکام جو انہوں نے اپنی جانوں کے جدلے خرید کیا ہے وہ بہت براہے اور اگر وہ ایمان لے آتے اور پر ہیزگار بنتے تو اللہ کے ہاں من کے لیے بہت اچھا جدہے۔ کاش! کدوہ جانتے ہوتے۔'' کے

یہ غلطی عربی بولنے والے قرطبی نے بھی کی اور قرآن میں معنوی تحریف کی-اس کتاب میں محمد بدیع الدین راشدی نر قرطبی کا حوالہ دیا سرگذشت سحر از ابو شهریار المام *رطی فرات بی که*:

وَفِى الْكَلاَمِ تَقَدِيْمٌ وَتَأْخِيُرُ، التَّقَدِيرُ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمِنُ وَمَا الْمُولِيرُ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمِنُ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَسَلَكَيْنِ وَلَلْكِنَّ الشَّيَاطِيْنَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَ مَارُوتَ بَدَلُ مِنَ الشَّيطِيْنِ فِي فَوْلِهِ وَلَيْكِنَ الشَّيطِيْنِ كَفَرُوا هَذَا اَوْلَى مَا حَمَلَتُ فِي فَوْلِهِ وَلَيْكِنَ الشَّياطِيْنَ كَفَرُوا هَذَا اَوْلَى مَا حَمَلَتُ

عردة البقرور آيت: ۹۸ ع سرة لأساريت: ۲۳ ع سردة البقرور آيت: ۳۲

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

www.KitaboSunnat.com

عَلَيْهِ الْآيَةُ مِنَ التَّأْوِيُلِ وَاصَّحُ مَاقِيْلَ فِيهَا وَلاَ يَلْتَفِتُ اللَّ سِوَاهِ وَالسِّحُرُ مِنُ اِسْتِخُرَاجِ الشَّيَاطِيُنِ لِلطَّافَةِ جَوُهَرِهِمُ وَدِقَّةِ اَفْهَامِهِمُ."

" كلام مِن تحورُ ك تقديم و تاخير ب لينى عبارت اس طرح بوگى كه و مَ الْحَفَو الْسَلَيْ اللَّهُ عَلَى الْمَلَكُيْنِ وَلَلْجِنَّ اللَّهُ عَلَى الْمَلَكُيْنِ وَلَلْجِنَّ اللَّهُ عَلَى الْمَلَكُيْنِ وَلَلْجِنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَلَكُيْنِ وَلَلْجِنَّ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَ

یہاں غیر مقلدین کے شیخ عرب و عجم راشدی اور ثناء الله کا ترجمہ دیکھا جا سکتا ہے کہ کس قدر لغت عرب سے لا علم ہیں سوال ہے کہ یہ ترجمے عربیت کے کن اصولوں کی بنیاد پر کیے گئے ہیں ؟

بابل کا مذهب

بابل میں مردوک

Marduk

کی پوجا ہوتی تھی – بابلی زبان میں مردوک کو

Marutuk

ماروتك

بولا جاتا تها

Frymer-Kensky, Tikva (2005). Jones, Lindsay, ed. Marduk.

Encyclopedia of religion 8 (2 ed.). New York. pp. 5702-

5703. ISBN 0-02-865741-1.

### https://en.wikipedia.org/wiki/Marduk

بعض مغربی محققین اس بات تک پہنچے ہیں کہ یہ بابلی دیوتا اصلا فرشتے تھے تصاویر میں بھی اس کو پروں کے ساتھ دکھایا جاتا ہے

جادوگروں نے اس قصے میں سیارہ الزہرا یعنی وینس ، چاند اور مشتری کا اثر تمثیلی انداز میں سکھایا ہے کہ یہ چاند اور مشتری کا جادو الزہرا کی موجودگی میں بڑھ جاتا ہے – چاند کی بہت اہمیت ہے کیونکہ اس کی ۲۷ منزلیں ہیں جن میں چاند گھٹتا اور بڑھتا ہے اور عبرانی کے بھی ۲۷ حروف ہیں لہذا کلمات شرکیہ کو ان سے ملا کر اخذ کیا جاتا تھا

In general, though not always, the zodiac is divided into 27 or 28 segments relative to fixed stars – one for each day of the lunar

month, which is 27.3 days long

https://en.wikipedia.org/wiki/Lunar\_mansion

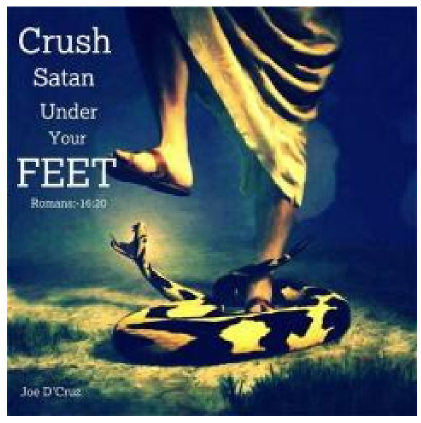
بابل کی اسیری سے پہلے بنی اسرائیل جو عبرانی استمال کرتے تھے اس کو Palaeo-Hebrew alphabet

کہا جاتا ہے جس میں ۲۲ حروف تھے جو ابجد حروف کہلاتے ہیں یہود کے مطابق بابل کی اسیری میں کسی موقع پر ان کی زبان تبدیل ہوئی جس میں اشوری اور بابلی زبان سے حروف لئے گئے بائیس حروف کو ۲۷ میں بدلنے کے پیچھے کیا چاند کی ۲۷ منازل تھیں ؟ راقم کے نزدیک اس کا جواب ہمارے اسلامی جادو یا سحر کی کتب میں ہے

# باب ۳: بابل کی غلامی کے بعد شیطان کا تصور

یہودیوں کی کتب میں شیطان کا تصور محدود ہے – اس کو ایک فرشتہ سمجھا جاتا ہے - لفظ شیطان توریت میں نہیں ہے - موجودہ یہود کے بعض فرقوں کے نزدیک نفس امارہ کو ہی شیطان سے ملا دیا گیا ہے اور شیطان بطور ایک الگ ذات کوئی وجود نہیں رکھتا- یہود کے دیگر فرقوں کے نزدیک شیطان فرشتہ ہے اور یہود کے نزدیک الله کا دشمن نہیں بلکہ الله کا مدد گار ہر - اگر آپ توریت کا تقابل قرآن سر کریں تو انکشاف ہو گا کہ آدم علیہ السلام کو فرشتوں کا سجده، توریت میں موجود نہیں بلکہ ایک سانپ کو مثبت شخصیت کر طور پر دكهايا گيا ہر الله تعالى نر انسان كو تخليق كيا اس كو شجر علم سر - دور رکھا لیکن سانپ چاہتا تھا کہ انسان علم حاصل کرمے لہذا اس کو شجر علم کی حقیقت بتا دی - گویا الله علم نہیں دینا چاہتا تھا شیطان یا سانپ نے انسان کی علم حاصل کرنے میں مدد کی اور اس کو شجر ممنوعہ کی حقیقت بتا دی اس کے بر خلاف قرآن میں ہے کہ الله تعالی نے تخلیق آدم کے بعد ان کو فرشتوں كر سامنر پيش كيا اور ان كو اسماء كا علم فرشتوں سر زيادہ تھا- يعني توريت میں شیطان کو سانپ کر دیا اور شجر ممنوعہ کو شجر علم کر دیا اور اسی سانپ کو جنت میں بھی پہنچا دیا - تصویروں میں اس علم کو سیب کی صورت دکھایا جاتا ہے جو سانپ نے حوا علیہ السلام کو دیا اور انہوں نے آدم

علیہ السلام کو- زمانہ حال ہی میں ایک مشہور کمپنی نے اس سیب کواپنا لوگو بھی بنا لیا ہے



## عزازیل کے لئے نذر و نیاز

توریت کی کتاب الاستثنا کر باب ۱۶ کی آیات ہیں

ہارون کو بنی اسرائیلیوں کے لئے دو بکرے گناہ کی قربانی کے طور پر اور ایک مینڈھا جلانے کی قربانی کے لئے لینا چاہئے ۔

اس لئے ہارون ایک بیل کو اپنے گناہ کی قربانی کے لئے اپنے اور اپنے خاندان کے کفّارے کے لئے قربانی کے طور پر پیش کرے گا۔

اُس کے بعد ہارون دو بکرے کو لیگا اور اسے خیمہ اجتماع کے دروازے پر خدا وند کے سامنے لائے گا .

پھر ہارون دونوں بکروں کے لئے قرعہ ~ ڈ الے گا۔ ایک خدا وند کے لئے اور دوسرے عزازیل کے لئے

" تب ہارون قرعہ ڈال کر چُنے گئے بکرے کو خدا وند کے لئے گناہ کی قربانی کے طور پر قربانی دیگا ۔

لیکن قرعہ ڈال کر عزازیل کے لئے چُنا گیا بکرا خدا وند کے سامنے زندہ لایا جانا چاہئے ۔ تب یہ بکرا ریگستان میں عزازیل کے پاس کفّارہ دینے کے لئے بھیجا جائر گا ۔

تب ہارون اپنے لائے ہوئے بیل کو گناہ کی قربانی کے طور سے چڑھا ئے گا۔ اس طرح سے ہارون اپنے اور اپنے خاندان کے لئے کفّارہ ادا کریگا۔ ہارون بیل کو اپنے لئے گناہ کی قربانی کے طور پر ذبح کرمے گا۔

عزازیل کے لئے بیابان میں بکرا چھوڑا جائے گا جو غیر اللہ کی نذر ہے اور اس کی تہمت ہارون علیہ السلام پر لگائی جا رہی ہے - بعض اہل کتاب عزازیل کا ترجمہ کر دیتے ہیں اور اس کو کفارہ کا بکرا کہتے ہیں  $^2$ 

- اس بکرے کا انتخاب دوسرے ہیکل کے دور میں اقلام پھینک کر کیا جاتا تھا – تلمود کے مطابق اس بکرے کو پہاڑ پر لے جایا جاتا اور پھر کھائی میں دھکیل دیا جاتا تھا

اس طرح یہ عزازیل کی عبادت ہوئی- یہاں اس مقام پر یہ وضاحت نہیں کہ عزازیل سے سے شیطان ہی مراد ہے- اس کی بنیاد پرشیطان کی منظر کشی ایسے پیروں سے کی جاتی جس میں بکرے کے پیر دکھائے جاتے ہیں بعض دیگر یہودی کتب میں شیطان کا لفظ موجود ہے

### شيطان اور امام مسجد الاقصى كى مخالفت

کتاب زکریا باب  $\pi$  میں ہے کہ شیطان نے امام القدس کی مخالفت کی – یہ زکریا جن کو نبی کہا جاتا ہے ، دوسرے ہیکل کے دور کے ہیں اور عزیر مخالف ہیں ان کا ہی قتل مقدس اور قربان گاہ کے درمیان ہوا جن کا ذکر انجیل متی میں ہے  $^3$ ۔ یہ قرآن کے زکریا علیہ السلام نہیں جو مریم علیہ السلام کے کفیل تھے آیات ہیں

اِس کے بعد رب نے مجھے رویا میں امامِ اعظم یشوع کو دکھایا۔ وہ رب کے فرشتے کے سامنے کھڑے تھے ، اور شیطان ان پر الزام لگانے کے لئے اُس کے دائیں ہاتھ کھڑا ہو گیا تھا۔

رب نے شیطان سے فرمایا، "اے شیطان، رب تجھے ملامت کرتا ہے! رب جس نے یروشلم کو چن لیا وہ تجھے ڈانٹتا ہے! یہ آدمی تو بال بال بچ گیا ہے، اُس لکڑی کی طرح جو بھڑکتی آگ میں سے چھین لی گئی ہے۔

شیطان ایک مخبر ہے جو الله کو زمین کی خبر کرتا ہے

ایک کتاب جو ایوب علیہ السلام سے منسوب ہے اس کی آیت ہے

الله نے شیطان سے پوچھا تو کہاں سے آ رہا ہے ؟ شیطان نے کہا زمین کی سیر

سے ہر کام جو اس میں ہو اس کو دیکھتا ہوں

یہود کے نزدیک شیطان کا مقصد یہود کی آزمائش ہے لیکن اس کا نتیجہ ان کے حق میں ہوتا ہے یعنی یہود الله کی نگاہ میں سر خرو ہوتے ہیں

یسعیاہ نبی (جن کا دور پہلے ہیکل کا کہا جاتا ہے اور عیسیٰ سے ۸ صدیاں قبل گزرے ہیں ) کی کتاب میں ہے

یسعیاہ ۶۵ باب ۷ کی آیت ہرے

میں ہی خالق نور و ظلمات ہوں اور میں ہی وہ ذات ہوں جو برباد کرتی ہے اس آیت سے بعض نصرانی علماء استخراج کرتے ہیں کہ اس میں ظلمت سے مراد شیطان ہر

موجودہ علماء یہود و نصاری کہتے ہیں کہ یسعیاہ کی کتاب تین حصوں میں لکھی گئی ہے پہلے ہیکل کی تباہی سے پہلے اوربعد تک اس پر کام ہوا ہے

# یہود کے تصور شیطان، قرآن سے الگ کیوں ہے ؟

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ شیطان کا وہ تصور جو قرآن میں ہے اور وہی حق ہے تو اس کو توریت میں کیوں تبدیل کیوں کیا گیا اور لفظ شیطان سرمے سے توریت موجود ہی نہیں؟

اس کی وجہ یہ تھی کہ بنی اسرائیل کو فارس کے لوگوں نے واپس یروشلم بھیجا تھا تاکہ وہ واپس مسجد سلیمان بنا لیں- فارس کے مذھب میں اہرمن و یزداں کا تصور تھا- جس میں اہرمن کو خدائے شر کہا جاتا تھا لہٰذا اگر توریت جیسی اہم کتاب ، جس کو عزیر اور نحمیاہ لکھوا رہے تھے، میں سے شیطان کا ذکر ہوتا تو اس کو اہرمن سمجھا جاتا لہذا شیطان کا لفظ ہی نکال دیا گیا اور شیطان سانپ بن گیا

اس کے اثرات اردو زبان میں بھی ہیں آج بھی مشیت یزدانی کا لفظ بولا جاتا ہے-یزداں جو آتش پرستوں کا خدائے خیر تھا

دوسرے ہیکل کے دور میں یہود کا اختلاف بڑھا اور ان میں سامرہ کا فرقہ نکلا اور شیطان کے تصور میں تبدیلی آئی

## نصرانیوں پر یہودی گمراہی کے اثرات

نصرانی مذهب میں شیطان کا تصور بہت بڑا ہے لوگوں کو دنیا میں بادشاہ بنواتا ہے ( انجیل لوقا ) انسان میں جانور میں حلول کر جاتا ہے (انجیل متی ، لوقا ، مرقس) - انجیل یوحنا میں شیطان کا جسد میں داخل ہونا نہیں بیان کیا گیا – شیطان ایک فرشتہ ہی ہے جو جنت کا سانپ تھا ، - بہرحال اناجیل اربع اور پال کی کتب میں شیطان کا تصور موجود ہے اور اس کو ایک طاقت ور کردار دیا گیا ہے

### اسلام میں شیطان پر تصور و عقیده

اسلام کا تصور ہے کہ شیطان جن ہے جو الله کا باغی ہے اور وہ نفس امارہ نہیں اور فرشتہ بھی نہیں۔ اس کا مقصد انسان کو گمراہ کرنا ہے اور علم دینا اس کا کام نہیں الله کا ہے۔ لہذا ہر طرح کا علم چاہے خیر کا ہو یا شر کا الله ہی کی جانب سے ہے لیکن اس کا مقصد انسان کی آزمائش ہے - قرآن کہتا ہے کہ بابل میں یہود سحر کا علم حاصل کرتے تھے جو ان کی آزمائش تھا آیات ہیں واتبعوا ما تتلو الشیاطین علی ملك سلیمان وما کفر سلیمان ولکن الشیاطین کفروا یعلمون الناس السحر وما أنزل علی الملکین ببابل هاروت وماروت وما یعلمان من أحد حتی یقولا إنما نحن فتنة فلا تکفر فیتعلمون منهما ما یفرقون به بین المرء وزوجه وما هم بضارین به من أحد إلا بإذن الله ویتعلمون ما یضرهم ولا ینفعهم ولقد علموا لمن اشتراہ ما له فی الآخرة من خلاق ولبئس ما شروابه أنفسهم لو کانوا

### يعلمون

اور (یہود) لگے اس (علم) کے پیچھے جو شیطان مملکت سلیمان کے حوالے سے پڑھتے تھے اور سلیمان نے تو کفر نہیں کیا، بلکہ شیاطین نے کفر کیا جو لوگوں کو سحر سکھاتے تھے اور جو بابل میں فرشتوں ھاروت وماروت پر نازل ہوا تھا تو (وہ بھی) اس میں سے کسی کو نہ سکھاتے تھے حتی کہ کہتے ہم فتنہ ہیں، کفر مت کر! لیکن وہ (یہودی) پھر بھی سیکھتے، تاکہ مرد و عورت میں علیحدگی کرائیں اور وہ کوئی نقصان نہیں کر سکتے تھے الا یہ کہ الله کا اذن ہو۔ اور وہ ان سے (سحر) سیکھتے جو نہ فائدہ دے سکتا تھا نہ نقصان۔ اوروہ جانتے تھے کہ وہ کیا خرید رہے ہیں، آخرت میں ان کا کوئی حصہ نہ ہو گا اور بہت برا سودا کیا اگر ان کو پتا ہوتا

سحر کا علم ان کو فرشتوں ھاروت وماروت سے ملا تھا لیکن ان کو پتا تھا کہ یہ فتنہ ہے لیکن اپنی سابقہ حرکتوں کو توجیہ دینے کے لئے انہوں نے تمام علوم کا مخزن چاہے (شرک و سحر ہی کیوں نہ ہو) سانپ کو قراردیا کیونکہ یہ سب اس شجر علم میں چھپا تھا جو جنت عدن کے بیچوں بیچ تھا- لہذا اہل کتاب میں الجھاؤ پیدا ہو گیا کہ ایک طرف تو سانپ توریت کے مطابق علم دے رہا ہے دوسری طرف انجیل میں یہی سانپ شیطان بن کر لوگوں کو گمراہ کر رہا ہے ان میں حلول کر رہا ہے

# یهود میں سانپ یا ڈریگن پرستی

سانپ سے یہود کی محبت بھی عجیب رہی کتاب گنتی باب ۲۱ کے مطابق الله تعالی بنی اسرائیل پر ناراض ہوا جبکہ وہ مصر سے باہر دشت میں تھے

پيتل كاسانپ

4 ہور پہاڑ سے روانہ ہوکر وہ بحرِ قلزم کی طرف چل دیئے تاکہ ادوم کے ملک میں سے گزرنا نہ پڑے۔ لیکن چلے چلتے چلتے لوگ بے صبر ہو گئے۔ 5 وہ رب اور مویٰ کے خلاف باتیں کرنے لگے، "آپ ہمیں مصر سے نکال کر ریگتان میں مرنے کے لئے کیوں لے آئے ہیں؟ یہاں نہ روٹی دست یاب ہے نہ پانی۔ ہمیں اس گھٹیا قشم کی خوراک سے گھن آتی ہے۔"

6 تب رب نے اُن کے درمیان زہر ملے سان بھی درمیان زہر ملے سان بھی درکے جن کے کائے سے بہت سے لوگ مر گئے۔ 7 پھر لوگ موئی کے پاس آئے۔ اُنہوں نے کہا، ''ہم نے رب اور آپ کے خلاف با تیں کرتے ہوئے گناہ کیا۔ ہماری سفارش کریں کہ رب ہم سے سانپ دُور کر دے۔'' موئی نے اُن کے لئے دعا کی 8 تو رب نے موئی سے کہا، ''ایک سانپ بنا کر اُسے تھم سے لئکا دے۔ جو بھی ڈسا گیا ہو وہ اُسے دکھے کر نے جائے گا۔'' 9 چنانچہ موئی نے پیتل کا ایک سانپ بنایا اور کھمبا کھڑا کر کے موئی سانپ کو اُس سے لئکا دیا۔ اور ایبا ہوا کہ جے بھی ڈسا گیا سانپ کو اُس سے لئکا دیا۔ اور ایبا ہوا کہ جے بھی ڈسا گیا سانپ کو اُس سے لئکا دیا۔ اور ایبا ہوا کہ جے بھی ڈسا گیا۔ شا وہ پیتل کے سانپ پر نظر کر کے نے گیا۔

موسی علیہ السلام پر بت بنانے کی یہ تہمت تو لگی ہی سانپ میں کوئی نہ کوئی چکر ضرور ہے یہ بات بھی دماغ میں ڈال دی گئی - اس مورت کی پوجا بھی ہونے لگی کتاب سلاطین دوم باب ۱۸ میں ہے

يبوداه كا بادشاه جوقياه

18 اسرائیل کے بادشاہ ہوسی بن ایلہ کی حکومت کے تیسرے سال میں جوقیاہ بن آخز یہوداہ کا بادشاہ بنا۔ 2 اُس وقت اُس کی عمر 25 سال بھی، اور وہ بروشلم میں رہ کر وقت اُس کی عمر 25 سال بھی، اور وہ بروشلم میں رہ کر 29 سال حکومت کرتا رہا۔ اُس کی ماں ابی بنت زکریاہ تھی۔ 3 اپنے باپ داؤد کی طرح اُس نے ایسا کام کیا جو رب کو پیند تھا۔ 4 اُس نے اونچی جگہوں کے مندروں کو گرا دیا، پھر کے اُن ستونوں کو شکڑے کر دیا جن کی بوجا کی جاتی تھی اور بیسرت دیوی کے تھمبوں کو کاٹ ڈالا۔ پیشل کا جو سانپ موی نے بنایا تھا اُسے بھی بادشاہ نے مگڑے کر دیا، کیونکہ اسرائیلی اُن ایام تک اُس کے سامنے بخور جلانے آتے تھے۔ (سانپ خشتان کہلاتا تھا۔)

اسی سانپ کو عیسی کی تاثر مسیحائی سے بھی ملا دیا گیا اور طب کا نشان سمجھا جاتا ہے





اسکلپئوس ایک یونانی خدا تھا جس کے ہاتھ میں ایک لاٹھی پر سانپ لپٹا ہوا تھا اس کو طب کا خدا سمجھا جاتا تھا اسی نشان کو اپنایا گیا ہے - دو سانپ ایک لاٹھی پر اور اپس میں لپٹے ہوئے یونانی دیوتا ہرمس کا نشان ہے اس کو آج کل لیں دیں یا برنس کا نشان کہا جاتا

ڈریگن بھی ایک تخیلاتی مخلوق ہے جو زمیں اور اگ سے نکلا ہے یہ کچھ اور نہیں اڑنے والا اژدھا یا سانپ ہے کیونکہ ابلیس اڑتا ہے اور اس کو سانپ بھی کہا جاتا ہے اور تقریبا ساری دنیا میں اس کو ایک زمانے میں کسی نہ کسی مقام پر پوجا جاتا تھا - کہا جاتا ہے کہ یہ مخلوق معدوم ہے لیکن آج تک ڈراموں اور فلموں میں اس کو مثبت انداز میں دکھایا جاتا ہے - ڈریگن اصل میں ابلیس ہی کی شکل ہے جس کو اس کے شائقین مثبت انداز میں پیش کرتے ہیں - اب

اس تصور کا اختتام بہت ممکن ہے ایسے ہو کہ ایک دابّہ الارض زمیں کا جانور نکلے اور شرک کی بجائے الوہیت کا علم دے وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ يُوقِنُونَ

پس جب ان پر ہمارا قول واقع ہو گا ہم ان کے لئے زمین سے جانور نکالیں گے جو کلام کرے گا کہ لوگ ہماری آیات پرایمان نہیں لاتے

شوکانی اور قرطبی ابن عبّاس سے منسوب ایک قول نقل کرتے ہیں کہ دَابَّةً مِنَ الْأَرْضِ سے مراد

أنها الثعبان المشرف على جدار الكعبة

ایک عظیم اژدها ہو گا جو کعبہ کی دیوار سر نکلر گا

لیکن یہ آخری وقت ہو گا

اب اس کے بعد کوئی نیکی نیکی نہ رہے گی اور کوئی ایمان قبول نہ ہو گا

# باب ٤: سانپ مقرب بارگاه الهي؟

اہل کتاب نے اپنے ایک نبی یسعیاہ کے نام پر ایک کتاب گھڑی جس کو کتاب یسعیاہ کہا جاتا ہے - اس کتاب کے باب 7 کی آیات ہیں

#### يىعياه كى بلاہث

6 جس سال عُريّاه بادشاه نے وفات پائی اُس سال مُس سال مُس نے دب کو اعلی اور جلالی تخت پر بیٹے دیکھا۔ اُس کے لباس کے دامن سے رب کا گھر مجر گیا۔ 2 سرافیم فرشتے اُس کے دامن سے دو سے دہ اپنے منہ کو اور دو سے اپ پاؤں کو ڈھانپ لیتے تھے جبکہ دو سے وہ اُڑتے تھے۔ 3 بلند آواز سے وہ ایک دوسرے کو پکار رب تھے، "قدوس، قدوس، قدوس ہے رب الافواج۔ تمام دنیا اُس کے جلال سے معمور ہے۔"

4 أن كى آوازوں سے دہليزي\* بل كئيں اور رب كا گئيں اور رب كا گھر دھوئيں سے بحر گيا۔ 5 ميں چلا أٹھا، "مجھ پر افسوں، مئيں برباد ہو گيا ہوں! كيونكہ گو مير سے ہونٹ ناپاك ہيں، اور جس قوم كے درميان رہتا ہوں أس كے ہونٹ بھى نجس بيں تو بھى مئيں نے اپنی آئھوں سے بادشاہ رب الافواج كو دكھا ہے۔"

6 تب سرافیم فرشتوں میں سے ایک اُڑتا ہوا میرے
پاس آیا۔ اُس کے ہاتھ میں دمکنا کوئلہ تھا جو اُس نے چمٹے
سے قربان گاہ سے لیا تھا۔ 7 اِس سے اُس نے میرے منہ
کو چھو کر فرمایا، ''دیکی، کو کلے نے تیرے ہونٹوں کو چھو دیا
ہے۔ اب تیرا قصور دُور ہو گیا، تیرے گناہ کا کفارہ دیا گیا
ہے۔''

8 پھر مئیں نے رب کی آواز سی۔ اُس نے پوچھا،
"مئیں کس کو بھیجوں؟ کون جاری طرف سے جائے؟"
مئیں بولا،"مئیں حاضر ہوں۔ جھے بی بھیج دے۔" و تب
رب نے فرمایا،"جا، اِس قوم کو بتا، اینے کانوں سے سنو مگر
کچھ نہ جھنا۔ این آنکھوں سے دیکھو، مگر کچھ نہ جاننا! 10 اِس

سرافیم سے مراد سانپ ہیں -

Hebrew Strong Dictionary

4 مطابق

saraph, saw-rawf'; from 8313; burning, i.e. (figuratively) שָּׂרֶר poisonous (serpent); specifically, a saraph or symbolical creature .(from their copper color):—fiery (serpent), seraph

سرف ... بھڑکتا ہوا ، زہریلا .. خاص طور ہے سرف یا ایک مخلوق جو تانبے جیسی ہو – جلتا ہوا سانپ

یہود کی ایک قدیم کتاب Book of Enoch

میں باب ۲۰ بھی اس کا ذکر ہے

Hence they took Enoch into the seventh heaven

1 And those two men lifted me up thence on to the seventh heaven, and I saw there a very great light, and fiery troops of great archangels (2), incorporeal forces, and dominions, orders and governments, cherubim and seraphim, thrones and manyeyed ones, nine regiments, the Ioanit stations of light, and I became afraid, and began to tremble with great terror, and those men took me, and led me after them, and said to me:

2Have courage, Enoch, do not fear, and showed me the Lord

from afar, sitting on His very high throne. For what is there on the tenth heaven, since the Lord dwells there?

پس وہ انوخ (ادریس علیہ السلام) کو لے گئے ساتویں آسمان پر اور ان دو آدمیوں نے مجھ (انوخ) کو اٹھایا اور وہاں میں نے ایک عظیم نور دیکھا اور اور ملائکہ ملا الاعلی کی آتشی افواج، روحانی قوتیں ، احکام و حکم ، کروبیں اور سرافیم، تخت اور بہت آنکھوں والے ... اور میں خوف زدہ ہوا اور لڑکھڑا گیا دہشت سے اور وہ مجھ کو لے گئے اور کہا ہمت کرو انوخ ، ڈرو مت اور الله تعالی کو دور سے دکھایا اپنے عظیم عرش پر تھا- (انوخ نے سوال کیا) یہ دسویں آسمان پر کیا ہے کہ الله وہاں ہوتا ہے ؟

کتاب انوخ کا متن حبشی زبان میں ملا ہے جہاں سرافیم کے مقام پر لکھا Ikisat (Ethiopic:  $\frak{hf}$   $\frak{f}$   $\frak{hf}$   $\$ 

توریت کے مطابق بنی اسرئیل کی دشت میں سر کشی کی بنا پر ایک وقت الله تعالی نر سانپ ان پر چھوڑ دیرے

Num. 21:6 Then the LORD sent fiery serpents among the people, and they bit the people, so that many people of Israel died.

اور الله نے ان پر آتشی سانپ چھوڑ دیے عبرانی میں سرافیم کو سانپ اور فرشتہ کہا جاتا ہے چونکہ اہل کتاب ابلیس کو

ایک فرشتہ یا

### Fallen Angel

کہتر ہیں

لہذا مسلمانوں میں ابلیس کو سانپ سے ملانے یا جنات کو سانپ قرار دینے کا نظریہ اگیا اور تفسیروں میں بیان ہوا

# ہندو مت میں عرش کے گرد سانپ

ہندو مت کے مطابق ان کے تین بڑے اصنام میں سے ایک آسمان میں ہے جس کا عرش پانی پر ہے اور اس کے گرد سانپ لپٹا ہوا ہے جس کو انانتا شیشا یا ادی شیشا کہتے ہیں

Ananta Shesha, Adishesha "first Shesha"

یعنی کسی دور قدیم میں عرش رحمن کے گرد سانپوں کا تصور موجود تھا جس کو اہل کتاب اور ہندو دونوں بیان کرتے تھے

# اسلام میں عرش کے گرد سانپ

اس قسم كى روايات اسلام ميں بهى ہيں جن كو محدثين روايت كرتے ہيں – اس روايت كو عبد الله بن أحمد "السنة" (1081) ميں باپ امام احمد سے روايت كرتے ہيں الدينوري كتاب "المجالسة" (2578) ميں علي بن المديني سے اور أبو الشيخ كتاب "العظمة" (197) ميں روايت كرتے ہيں

طبرانی کتاب المُعْجَمُ الكَبِير میں روایت كرتے ہیں

حدثنا محمَّد بن إسحاق بن راهُوْيَه، ثنا أبي ، أبنا معاذ ابن هشام، حدثني أبي (هشام الدستوائي) عن قتادة، عن كثير بن أبي كثير البصرى ، عن أبي عِياض (عمرو بن الأسود العنسي) ، عن عبد الله بن عَمرو، قال: إن العَرْشَ لَيُطَوَّق بحَيَّةٍ، وإن الوَحْيَ ليُنزَّلُ

# في السَّلاسِل

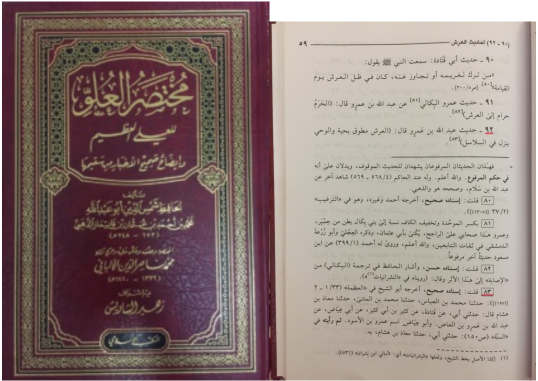
أبي عِياض نے کہا کہ عبد اللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ نے کہا: عرش کے گرد ایک سانپ کنڈلی مارے ہوئے ہے اور الوحی زنجیروں سے نازل ہوتی ہے کتاب السنہ میں ہر

حَدَّثَنِي أَبِي، نَا مُعَاذُ بْنُ هِشَامٍ، بِمَكَّةَ، حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ كَثِيرِ بْنِ أَبِي كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَنْ أَبِي عَنْ أَبِي عَنْ أَبِي عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «إِنَّ الْعَرْشَ لَمُطَوَّقُ بِحَيَّةٍ، وَإِنَّ الْوَحْيَ لِيَنْزِلُ فِي السَّلَاسِل

كتاب العظمة از أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأنصاري المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني (المتوفى: 369هـ) ميں برح كَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى، حَدَّثَنَا مُعَاذُ بْنُ هِشَام، قَالَ:

حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ كَثِيرِ بْنِ أَبِي كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عِيَاضٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «إِنَّ الْعَرْشَ مُطَوَّقُ بِحَيَّةٍ، وَالْوَحْيُ يَنْزِلُ فِي السَّلَاسِلِ»

# کتاب مختصر العلو میں البانی کہتے ہیں



قلت: إسناده صحيح، أخرجه أبو الشيخ في "العظمة" "33/ 1-2" حدثنا محمد ابن العباس حدثنا محمد بن المثنى حدثنا معاذ بن هشام قال: حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ قَتَادَةَ عَنْ كثير بن أبي كثير عن أبي عياض عن عبد الله بن عمرو بن العاص. وأبو عياض اسم عمرو بن الأسود ثم رأيته في السنة" "ص150": حدثني أبي حدثنا أبي حدثنا معاذ بن هشام به.

میں البانی کہتا ہوں اس کی اسناد صحیح ہیں اس کی تخریج ابو شیخ نے کتاب العظمة" "35/ 1-2" حدثنا محمد ابن العباس حدثنا محمد بن المثنی حدثنا معاذ بن هشام قال: حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ قَتَادَةً عَنْ كثير بن أبي كثير عن أبي عياض عن عبد الله بن عمرو بن العاص. وأبو عياض اسم عمرو بن الأسود ميں كى ہے پهر ميں نے اس كو ديكها السنہ ميں ص ١٥٠ پر بهى كہ حدثني أبي حدثنا أبي حدثنا معاذ بن هشام به.

مجمع الزوائد (8/135) میں الهیثمی اس روایت پر کہتے ہیں رواہ الطبرانی ورجالہ رجال الصحیح غیر کثیر بن أبي کثیر ، وهو ثقة اس کو طبرانی نے روایت کیا ہے اس کے رجال صحیح کے ہیں سوائے کثیر بن ابی کثیر کر جو ثقہ ہیں

بعض علماء نے غلو میں یہ موقف اختیار کیا ہوا ہے کہ صحیح بخاری و مسلم کے تمام راوی ثقہ ہیں ان پر جرح مردود ہے – الهیثمی اسی گروہ کے ہیں جو روایت پر کہہ دیتے ہیں کہ راوی صحیح والے ہیں- اس طرح یہ غلو چلا آ رہا ہے أبو الشیخ العظمة (4/1298) میں روایت کرتے ہیں

حدثنا محمد بن أبي زرعة ثنا هشام بن عمار ثنا عبد الله بن يزيد ثنا شعيب بن أبي حمزة عن عبد الأعلى بن أبي عمرة عن عبادة بن نسي عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ بن جبل عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: المجرة التي في السماء عرق الحية التي تحت العرش.

معاذ بن جبل رضى الله عنه نے نبى صلى الله عليه وسلم سے روايت كيا كه كهكشاں آسمان ميں ايك سانپ كى رال ہے جو عرش كے نيچے ہے الهيثمى مجمع الزوائد (8/135) ميں كهتے ہيں وفيه عبد الأعلى بن أبي عمرة ولم أعرفه ، وبقية رجاله ثقات اس ميں عبد الأعلى بن أبي عمرة ہے جس كو ميں نہيں جانتا اور باقى تمام ثقه اس ميں عبد الأعلى بن أبي عمرة ہے جس كو ميں نہيں جانتا اور باقى تمام ثقه

ير،

امام العقیلی کتاب الضعفاء الکبیر (3/60) میں اس روایت کو بیان کرتے ہیں کہ یمن بھیجتے وقت رسول الله نے معاذ بن جبل کو کہا کہ اہل کتاب سانپ پر سوال کریں تو یہ کہنا سند ہے

حدثنا حجاج بن عمران ثنا سليمان بن داود الشاذكونى ثنا هشام بن يوسف ثنا أبو بكر بن عبد الله بن أبي سبرة عن عمرو بن أبى عمرو عن الوليد بن أبي الوليد عن عبد الأعلى بن حكيم عن معاذ بن جبل قال: لما بعثني النبي صلى الله عليه وسلم إلى اليمن فذكره مثله.

اس روایت کو امام عقیلی نے غیر محفوظ قرار دیا ہے

كتاب المنار المنيف ميں ابن قيم كهتے ہيں

أَنْ يَكُونَ الْحَدِيثُ بَاطِلا فِي نَفْسِهِ فَيَدُلُ بُطْلانِهِ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ كَلامِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. كَحَدِيثِ "الْمَجَرَّةُ الَّتِي فِي السَّمَاءِ مِنْ عِرْقِ الأَفْعَى الَّتِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. كَحَدِيثِ "الْمَجَرَّةُ الَّتِي فِي السَّمَاءِ مِنْ عِرْقِ الأَفْعَى الَّتِي تَحْتَ العرش

اور بعض احادیث ایسی باطل ہوتی ہیں کہ ان کا بطلان دلیل ہوتا ہے کہ کلام نبوی ہو ہی نہیں سکتا جیسے حدیث کہ کہکشاں آسمان میں ایک سانپ کی رال ہے جو عرش کے نیچے ہے

صرف روایت کو رد کرنے سے مسئلہ حل نہیں ہوتا وقتی دب جاتا ہے لیکن کچھ عرصے بعد یہ بات عوام پھر بیان کرنے لگ جاتے ہیں – اس روایت کو تو رد کر دیا گیا کہ کہکشاں کسی سانپ کی رال ہے لیکن یہ قول کہ عرش کے گرد سانپ لپٹا ہے آج تک علماء مانتے چلے ا رہے ہیں اور اسقول کو موقوف صحابی پر صحیح مانتے ہیں اور چونکہ اصحاب رسول عدول ہیں اس روایت کی اس

غیبی خبر کی کوئی اور تاویل نہیں رہتی، سوائے اس کے کہ اس کو قول نبوی قرار دیا جائے

راقم البتہ اس کا سرمے سے ہی انکار کرتا ہے کہ عبد الله بن عمرو رضی الله عنہ نے ایسا کوئی کلام کیا ہو گا

عبد الله بن عمرو رضی الله عنه سے منسوب اس قول کی سند میں کثیر بن أبي کثیر البَصْرِيّ مولی عَبْد الرَّحْمَنِ بْن سَمُرَة الْقُرَشِيّ ہے۔ اس راوی پر امام عقیلی نے کلام کیا ہے اور نسائی نے سنن النسائی 6/147 اس کی ایک روایت کو منکر قرار دیا ہے اور بیہقی نے السنن الکبری 7/349 میں کہا ہے

وكثير هذا لم يثبت من معرفته ما يوجب قبول روايته

اور یہ کثیر معرفت حدیث میں مظبوط نہیں کہ اس کی روایت کو قبول کیا جائے یہاں تک کہ ابن حزم نے اس کو مجھول قرار دیا ہے

غیر مقلد عالم البانی اس موقوف قول کو صحیح السند کہتے ہیں اور عبد الله بن عمرو پر الإسرائیلیات روایت کرنے کا الزام لگاتے ہیں

کتاب موسوعة العلامة الإمام مجدد العصر محمد ناصر الدین الألباني میں البانی کے سوالات پر جوابات کا مجموعہ ہے

السائل: السؤال قد سألتك إياه في التلفون، الذي هو قلت لك حديث: (العرش مطوق بحية، والوحي ينزل بالسلاسل) ذكرت لى أنى أرجع أرى هل

هو حديث .... في «مختصر العلو» أنت قلت: حديث عبد الله بن عمرو أو قال حديث عبد الله بن عمر، وعلقت عليه فقلت: وإسناده صحيح عن عبد الله بن عمرو، وقلت: إسناده صحيح، فهل هو في حكم المرفوع إلى رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم -

بهذا الإسناد؟

الشيخ: ما عندي جواب غير ما سمعته، إن كان مصرحاً برفعه فهو كذلك، وإن كان غير مصرح فهو

موقوف.

مداخلة: لا ما هو مصرح فهل يعني إذا كان موقوفاً كيف النظر إلى الحديث، هل نقول: أن العرش مطوق بحية؟

الشيخ: لا، ما نقول، وأظن أجبتكم يوم كان الجواب، يعني: لك، هو كان جواباً متكرراً لغيرك؛ أقوال الصحابة إذا صحت عنهم لِتكون في منزلة الأحاديث المرفوعة إلى الرسول عليه السلام يجب أن تكون أولاً: مما لا يقال بالرأي وبالاجتهاد، هذه النقطة بالذات هناك مجال للاختلاف بين العلماء والفقهاء في بعض ما يتفرع من هذا الشرط، وهو أن يكون قول الصحابي أو الحديث الموقوف على الصحابي مما لا يقال بالرأي، ممكن يصير فيه اختلاف، مثلاً: إذا جاء حديث ما فيه النهي عن شيء، هل هذا في حكم المرفوع أم لا، فمن يظن أن النهي عن الشيء لا يمكن أن يكون بالاجتهاد يقول: حكمه حكم المرفوع، ومن يظن مثلي أنا أنه يمكن للصحابي ولمن جاء من بعدهم من الأثمة أن يجتهد وينهى عن شيء ويكون في اجتهاده مخطئاً فيجب إذاً: أن يكون الحديث الموقوف على الصحابي الذي يراد أن نقول: إنه في حكم المرفوع يجب أنه لا يحيط به أي شك في أنه في حكم المرفوع، ومتى يكون ذلك؟ حين لا مجال أن يقال بمجرد الرأي والاجتهاد، هذا الشرط الأول.

والشرط الثاني، أو قبل ما أقول الشرط الثاني: الشرط الأول يعود في الحقيقة إلى أمر غيبي، وهو من معانيه التحريم والتحليل، لكن هذا الأمر الغيبي ينقسم قسمين: قسم يتعلق بالشريعة الإسلامية، وقسم يتعلق بما قبل الشريعة من الشرائع المنسوخة، فلكي يكون الحديث الموقوف في حكم المرفوع ينبغي أن يكون متعلقاً بالشريعة الإسلامية وليس متعلقاً بما قبلها، لماذا؟

هنا بيت القصيد، لأنه يمكن أن يكون من الإسرائيليات، والتاريخ الذي يتعلق بما قبل الرسول عليه السلام ... معناه من بدء الخلق إلى ما قبل الرسول عليه السلام وبعثته هو من هذا القبيل.

فإذا جاءنا حديث يتحدث عما في السماوات من عجائب ومخلوقات، وهو لا يمكن أن يقال جزماً بالرأي والاجتهاد فيتبادر إلى الذهن إذاً هذا في حكم المرفوع، لكن لا، ممكن أن يكون هذا من الإسرائيليات التي تلقاها هذا الصحابي من بعض الذين أسلموا من اليهود والنصارى، ولذلك فينبغي أن يكون الحديث الموقوف والذي يراد أن نجعله في حكم المرفوع ما يوحي بأنه ليس له علاقة بالشرائع السابقة.

فهذا الحديث عن عبد الله بن عمرو يمكن أن يكون من الأمور الإسرائيلية التي تتحدث عما في السماء من العجائب، ومن خلق الملائكة، لكن الذي ثابت ... الآن عكس ذاك تماماً، يشعر الإنسان فوراً أن هذا لا يمكن أن يكون من الإسرائيليات، فهو إذاً موقوف في حكم المرفوع ولا مناص، ما هو؟

الحديث المعروف والمروي عن ابن عباس بالسند الصحيح، قال رضي الله عنه: نزل القرآن إلى بيت العزة في السماء الدنيا جملة واحدة، ثم نزل أنجماً حسب الحوادث، فهو إذاً: يتحدث عن القرآن وليس عن التوراة والإنجيل، فلو كان حديثه هذا الموقوف عن التوراة والإنجيل ورد الاحتمال السابق، فيقال: لا نستطيع أن نقول هو في حكم المرفوع، لكن ما دام يتعلق بالقرآن وأحكام القرآن وكل ما يتعلق به لا يمكن أن يتحدث عنه بشيء غيبي إلا ويكون الراوي قد تلقاه من الرسول عليه السلام، لأنه كون القرآن نزل جملة هذا غيب من أين يعرف ابن عباس تلقاه من بعض الإسرائيليات هذا مستحيل، ونزل إلى بيت العزة في السماء الدنيا تفصيل دقيق [لا يمكن] للعقل البشري أن يصل إليه، لذلك هذا الحديث يتعامل العلماء معه كما لو كان قد صرح ابن عباس فيه برفعه إلى النبي – صلى الله عليه وآله وسلم -.

باختصار: إن الأحاديث الموقوفة ليس من السهل أبداً أن يحكم عليها بحكم المرفوع إلا بدراسة دقيقة ودقيقة جداً، وذلك لا يستطيعه إلا كبار أهل العلم.

سؤال: جزاك الله خير يا شيخنا.

الشيخ: وإياك بارك الله فيك.

مداخلة: هذه فائدة فريدة عضوا عليها بالنواجذ والأضراس والثنايا.

الشيخ: جزاك الله خيراً.

"الهدى والنور" (255/ 56: 07: 00).

سائل: یہ سوال ہے جو ٹیلی فون پر اپ سے کیا تھا حدیث جو میں نے اپ سے ذکر تھا کہ عرش پر سانپ لپٹا ہے اور الوحی زنجیروں سے نازل ہوتی ہے اپ نے ذکر کیا کہ میں پھر سوال کروں تو کیا یہ حدیث صحیح ہے جو مختصر العلو میں ہے حدیث عبداللہ بن عمرو جس پر تعلیق میں کہا اس کی اسناد صحیح ہیں اور ( وہاں اپ نے کہا) میں (البانی) کہتا ہوں اسناد صحیح ہیں – تو کیا یہ مرفوع قول نبی صلی الله علیہ وسلم کے حکم میں اتا ہے اس اسناد سے ؟

البانی : میرا جواب اس سے الگ ہے جو اپ نے سنا اگر رفع کی صراحت ہے تو ایسا ہے ورنہ یہ موقوف

مداخلة: نہیں یہ صراحت نہیں ہے تو اگر یہ موقوف ہے تو ہم حدیث کو کیسا دیکھیں؟ کیا ہم کہیں کہ عرش کر گرد سانپ لپٹا ہر؟

البانی: نہیں ، ہم یہ نہیں بول سکتے اور میرا گمان ہے کہ اس روز جو میں نے جواب دیا تھا وہ اپ کے لئے تھا ، یہ جواب مکرر ہے دوسروں کے لئے – ایسے اقوال جو اصحاب رسول کے ہوں اور ان کی

صحت معلوم ہو تو ان کا مقام حدیث مرفوع جو نبی صلی الله علیہ وسلم تک جاتی ہو جیسا ہے اگر اول: جو انہوں نر کہا وہ رائر نہ ہو اجتہاد نہ ہو – اس بات پر علماء و فقہاء کا اختلاف ہوتا ہر کہ اس کر مشتقات میں یہ شرط ہر اور وہ یہ کہ ہو سکتا ہر قول صحابی یا حدیث موقوف ، رائر سر نہ کہی گئی بات ہو - اس امکان کی بنا پر اس میں اختلاف ہوتا ہر مثلا جب حدیث میں کسی چیز کی ممانعت کا ذکر ہو ، تو کیا یہ حکم مرفوع ہرے یا نہیں ؟ پس جو (علماء) گمان کرتے ہیں کہ یہ نہی ہرے وہ اس کو اجتہاد نہیں لیتے اور کہتے ہیں یہ حکم مرفوع حکم ہے اور بعض میرے جیسے (علماء) یہ گمان کرتر ہیں کہ یہ ممکن ہر کہ یہ صحابی کا قول ہو اور جو ان کا جو کر بعد ائمہ آئر ہیں کہ وہ اجتہاد کریں کسی چیز سر منع کریں یا اجتہاد میں غلطی کریں ..... پس یہ پہلی شرط ہے - اور شرط اول (کے تحت حدیث) حقیقت سے امر غیبی تک جاتی ہے اور اپنے معنی میں حلال و حرام پر ہو گی - لیکن اس امر غیبی میں دو قسمیں ہیں- ایک کا تعلق شریعت سے ہے اور ایک کا منسوخ شریعتوں سر- پس میرے نزدیک حدیث موقوف جو ہر وہ حدیث مرفوع کر حکم پر ہر تو اس میں شریعت اسلامی کا ذکر ہونا چاہیے اور اس سے قبل کی باتوں (اہل کتاب کی شریعت) پر نہیں - کیوں ؟ کیونکہ یہ نکتہ ہر کہ ہو سکتا ہر یہ الإسرائیلیات میں سر ہو اور اس تاریخ سر متعلق جو نبی صلی الله علیہ وسلم سر پہلر گذری .. اس معنوں میں ہر مخلوق کا شروع ہونا سر لر کر بعثت نبوی تک کا دور-پس جب کوئی حدیث ہو جس میں آسمانوں کر عجائب و مخلوقات کا ذکر ہو اور یہ امکان نہ رہر کہ یہ بات اجتہاد یا رائے کی ہے تو ذہن اس طرف جاتا ہے کہ یہ حکم مرفوع میں سے ہے لیکن نہیں ممكن ہے یہ الإسرائيليات میں سے ہو جو ان اصحاب رسول نے بیان كیے جو يہود و نصارى میں سے ایمان لائے اس وجہ سے یہ حدیث موقوف ہونی چاہیے اور اس کا تعلق سابقہ شریعت سے نہیں ہونا

پس یہ حدیث جو عبد الله بن عمرو سے ہے ممکن ہے یہ الإسرائیلیات میں سے ہو جس میں آسمان کے عجائبات کا ذکر ہے اور ملائکہ کی تخلیق لیکن جو ثابت ہے ... ابھی وہ اس سے مکمل اللہ ہے – انسان فورا جان جاتا ہے کہ یہ الإسرائیلیات میں سے نہیں ہو سکتی- پس حدیث موقوف، مرفوع کے حکم میں ہو اور قابل رد نہ ہو ، تو پھر کیا ہے ؟

ایک معروف حدیث ابن عباس سے صحیح سند سے ہے اپ رضی الله عنہ نے فرمایا قرآن بیت العزہ سے آسمان دنیا پر ایک بار نازل ہوا پھر حسب حوادث تھوڑا تھوڑا نازل ہوا پس جب یہ قرآن کے بارے میں ہے التوراة والإنجیل کے بارے میں نہیں ہے تو یہ حدیث موقوف ہے التوراة والإنجیل کے لئے اور اس پر وہی

احتمال اتا ہے پس کہا جاتا ہے ہم اس کو حکم مرفوع نہیں کہیں گے لیکن جب تک یہ قرآن سے متعلق ہو اور احکام قرآن سے متعلق ہو اس وقت تک ... قصہ مختصر احادیث موقوف میں یہ کبھی بھی آسان نہ ہو گا کہ ان پر حکم مرفوع لگایا جائے سوائے ان کی تحقیق دقیق کے اور بہت دقیق تحقیق کے اور اس پر سوائے کبار علماء کے کوئی قادر نہیں ہیں

اس تمام بحث کے چیدہ نکات ہیں کہ البانی کے نزدیک عبد اللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ کی حدیث موقوف صحیح ہے – اپ غور کریں یہ روایت عرش کی خبر ہے اوراس کا سابقہ شریعت سے کوئی تعلق نہیں ہے – یہ غیبی خبر ہے جس میرائے کا دخل نہیں ہے لیکن البانی کے گلے میں اٹک گئی ہے کیونکہ وہ اس کو صحیح کہ چکے تھے اب یہ بھی نہیں کہتے کہ لوگ بولیں کہ عرش پر سانپ لپٹا ہے کیونکہ ممکن ہے یہ الإسرائیلیات میں سے ہو اصل میں غیر مقلدین علماء کافی دنوں سے عبد اللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ کے حوالے سے یہ پروپیگنڈا کر رہے ہیں کہ یہ الإسرائیلیات روایت کرتے تھے ؟ ابن کثیر نے اپنی کتابوں میں کئی مقامات پر عبد اللہ بن عمرو کی روایت بیان کی اور مذاق اڑانے والے انداز میں کہا

لَعَلَّهُ مِنَ الزَّامِلَتَيْنِ اللَّتَيْنِ أَصَابَهُمَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍ ويَوْمَ الْيَرْمُوكِ مِنْ كُتُبِ أَهْلِ الْكَوِتَابِ، فَكَانَ يُحَدِّثُ مِنْهُمَا أَشْيَاءَ غَرَائِبَ.

لگتا ہے ان اونٹنیوں والی کتب جو اہل کتاب میں سے تھیں جو ان کے ہاتھ لگیں یوم یرموک میں پس اس سے غریب چیزیں روایت کرتے تھے اس طرح سات بار اس قول کا اعادہ کیا اور افسوس ایک بار بھی سند میں مجہولین اور ضعیف راویوں پر روایت کا بار نہ ڈالا $^{6}$ 

بھول جانے والے ، غلطی کرنے والے یا اختلاط کا شکار راویوں کی بنیاد پر ہم یہ مان رہے ہیں کہ اصحاب رسول روایت کرنے میں اور اجتہاد میں غلطیاں کرتے تھے مثلا حواب کے کتوں والی روایت جو ایک مختلط قیس بن ابی حازم کی روایت کردہ ہے اس کی بنیاد پر ام المومنین رضی الله عنہا کی اجتہادی خطا کا ذکر ہوتا رہتا ہے – یعنی ہم یہ مان گئے کہ راوی غلطی نہیں کر سکتا اصحاب رسول کر سکتے ہیں – یہ کہاں کا انصاف ہے

جهمیوں کے رد میں محدثین پر ایک جنوں سوار تھا کہ کسی طرح عرش کو ایک ٹھوس چیز ثابت کریں لہذا وہ جوش میں اس قسم کی روایات جمع کر رہے تھے یہی وجہ ہے کہ یہ روایت امام احمد کے بیٹے کی کتاب السنہ میں بھی ملتی ہے اور عرش سے متعلق محدثین کی کتابوں میں بھی لیکن وہ یہ بھول گئے کہ یہ الإسرائیلیات میں سے ہیں اور اس طرح انہوں نے اپنا مقدمہ خود کمزور کیا اور معتزلہ کو عوامی پذیرائی ملی

# بابه: لكيريس علم رمل اور محدثين

### صحیح مسلم میں ہے

ابوجعفر، محمد بن صباح، ابوبکر بن ابی شیبہ، اسماعیل بن ابراہیم، حجاج صواف، یحیی بن ابی کثیر، ہلال بن ابی میمونہ، عطاء بن یسار، معاویہ ابن حکم سلمی (رض) سے روایت ہے کہ میں رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے ساتھ نماز پڑھ رہا تھا کہ اسی دوران جماعت میں سے ایک آدمی کو چھینک آئی تو میں نے (یَرحَمُکَ اللہ) کہہ دیا تو لوگوں نے مجھے گھورنا شروع کردیا میں نے کہا کاش کہ میری ماں مجھ پر رو چکی ہوتی تم مجھے کیوں گھور رہے ہو یہ سن کر وہ لوگ اپنی رانوں پر اپنے ہاتھ مارنے لگے پھر جب میں نے دیکھا کہ وہ لوگ مجھے خاموش کرانا چاہتے ہیں تو میں خاموش ہوگیا جب رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نماز سے فارغ ہوگئے میرا باپ اور میری ماں آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نماز سے فارغ ہوگئے میرا باپ اور میری ماں آپ (صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم) پر قربان میں نے آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) سے پہلے نہ ہی آپ کے بعد آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) سے بہتر کوئی سکھانے والا دیکھا اللہ کی قسم نہ آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے مجھے جھڑکا اور نہ ہی مجھے مارا اور نہ ہی مجھے گالی دی پھر آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے فرمایا کہ نماز میں لوگوں سے باتیں کرنی درست نہیں بلکہ نماز میں تو تسبیح اور تکبیر اور قرآن کی تلاوت کرنی چاہئے میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول میں نے زمانہ جاہلیت پایا ہے اور اللہ تعالیٰ نے مجھے اسلام کی دولت سے نوازا ہے ہم میں سے جاہلیت پایا ہے اور اللہ تعالیٰ نے مجھے اسلام کی دولت سے نوازا ہے ہم میں سے

کچھ لوگ کاہنوں کے پاس جاتے ہیں آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے فرمایا تم ان کے پاس نہ جاؤ میں نے عرض کیا ہم میں سے کچھ لوگ برا شگون لیتے ہیں آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے فرمایا اس کو وہ لوگ اپنیدل میں پاتے ہیں تم اسطرح نہ کرو پھر میں نے عرض کیا ہم میں سے

کچھ لوگ لکیریں کھینچتے ہیں آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے فرمایا انبیا کرام میں سے ایک نبی بھی لکیریں کھیچتے تھے تو جس آدمی کا لکیر کھینچھنا اس کے مطابق ہو وہ صحیح ہے۔

متن میں ہے کان نبیُّ من الأنبیاء یَخُطُّ، فمَن وافَقَ خطَّه فذاك نبیُ من الأنبیاء یَخُطُّ، فمَن وافَقَ خطَّه فذاك نبی لکیریں کھینچتے تھے پس جس کی لکیر ان کی جیسی ہوئیں تو وہ وہی ہے

یہ روایت صحیح مسلم میں ہے اور اس علم کو علم رمل (ریت کا علم) کہا جاتا ہے یعنی علم رمل انبیاء کے علوم میں سے ہے

انگریزی میں اس کو

Geomancy

کہا جاتا ہر

یہاں نبی کو ایک علم دیا گیا ہے جو وہ لکیریں بنا کر حاصل کرتا ہے اور روایت میں نبی کا تقابل عمل کہانت سے کرایا گیا ہے کہ گزشتہ انبیاء میں سے کسی کو ایسا علم دیا گیا تھا

لكيروں كا مقصد

لکیر کھینچنے کا مقصد کیا ہے ؟ ظاہر ہے یہ غیب کو جاننا تھا

سنن ابو داود ۳۹۰۷ میں ہے باب: رمل اور پرندہ اڑا نے کا بیان ۔ باب فِي الْخَطِّ وَزَجْرِ الطَّیْرِ باب: رمل اور پرندہ اڑا نے کا بیان ۔

حَدَّثَنَا مُسَدَّدُ، حَدَّثَنَا يَحْيَى، حَدَّثَنَا عَوُفُ، حَدَّثَنَا حَيَّانُ، قَالَ غَيْر مُسَدَّدٍ، حَيَانُ بْنُ الْعَلَاءِ، حَدَّثَنَا قَطَنُ بْنُ قَبِيصَةً، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: "الْعِيَافَةُ وَالطَّرْقُ مِنَ الْجِبْتِ"، الطَّرْقُ: الزَّجْرُ، وَالْعِيَافَةُ: الْخَطُّ.

قبیصہ بن وقاص رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا: "رمل، بدشگونی اور پرند اڑانا کفر کی رسموں میں سے ہے" پرندوں کو ڈانٹ کر اڑانا طرق ہے، اور «عیافة» وہ لکیریں ہیں جو زمین پر کھینچی جاتی ہیں جسے رمل کہتے ہیں۔

حَدَّثَنَا ابْنُ بَشَّارٍ، قَالَ: قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ، قَالَ عَوْفٌ: "الْعِيَافَةُ زَجْرُ الطَّيْرِ وَالطَّرْقُ

الْخَطُّ يُخَطُّ فِي الْأَرْضِ". عوف كهتے ہيں «عيافة» سے مراد پرندہ اڑانا ہے اور «طرق» سے مراد وہ لكيريں ہيں جو زمين پر كھينچى جاتى ہيں (اور جسے رمل كهتے ہيں)

### نبی کون تھے ؟

محمد بن إسماعيل بن صلاح كأسلافه بالأمير (المتوفى: 1182هـ) نے ميں رائے دى ہے

كان نبي من الأنبياء إدريس أو دانيال أو خالد بن سنان. يه نبى يا تو ادريس تهر يا دانيال يا خالد بن سنان

### شروحات

قال القاضي: أي يضرب خطوطاً كخطوط الرمل فيعرف الأحوال قاضي عياض نے كہا وہ لكير كهينچتے رمل كے جيسے تاكہ احوال جان سكيں

قال الزمخشري (2): كانت العرب تأخذ خشبة وتخط خطوطاً كثيرة على عجل كي يلحقها العدد وتمحوا خطين فإن بقى زوج فهو علامة النجاح أو فرد فعلامة الخيبة

زمخشری کا قول ہے کہ عرب لکڑی لیتے اور ان سے گائے پر لکیر لگاتے بہت سی لکیریں لگاتے جن میں عدد ہوتے اگر وہ بچ جاتی تی یہ نجات کی علامت ہوتی اور نہیں بچتی تو یہ مصیبت کی

مطالع الأنوار على صحاح الآثار از ابن قرقول (المتوفى: 569هـ) ميں ہے وقوله: "كَانَ نَبِيُّ مِنَ الأَنْبِيَاءِ يَخُطُّ" (6) فسروه بخط الرمل للحساب ومعرفة ما يدل عليه.

رسول کا قول کہ نبیوں میں ایک نبی کی لکیر پس تفسیر کی کہ خط رمل کی حساب اور اس علم کی دلیل کی و معرفت کے طور پر

شَرْحُ صَحِیح مُسْلِمِ میں قاضی عیاض نے لکھا ہے وقال ابن عباس فی تفسیر هذا الحدیث: هو الخط الذی یخطه الحازی وهو علم قد ترکه الناس

ابن عباس نے اس حدیث کی تفسیر کی ہے کہ یہ خط وہ ہے جو الحازی لگاتا ہے اور یہ علم لوگوں نے ترک کر دیا ہے

لسان العرب ميں الحازي پر ہے هو الذي ينظر في الأعضاء وفي خيلان الوجه يتكهّن ويقدر الأشياء بظنه الحازي وه ہر جو الأعضاء كو ديكھر ... اور اس پر كهانت كرم

سیوطی کا قول ہر

وَمنا رجال يخطون كَانَ نَبِي من الْأَنْبِيَاء يخط فَمن وَافق فَذَاك قَالَ النَّوَوِيِّ الصَّحِيح أَن مَعْنَاهُ من وَافق خطه فَهُوَ مُبَاح لَهُ وَلَكِن لَا طَرِيق لنا إِلَى الْعلم اليقيني بالموافقة فَلَا يُبَاح

نووی نے کہا کہ اس حدیث کا صحیح مطلب ہے کہ جس کی لکیر ان نبی

جیسی ہوئی تو وہ مباح عمل ہے لیکن ہمارے پاس علم یقینی نہیں ہے کہ کہہ سکیں کہ لکیر مواقفت کر گئی ہے

ابن قیم یا العظیم آبادی کا عون المعبود شرح سنن أبی داود میں قول ہے وَإِنَّمَا قَالَ النبی فَمَنْ وَافَقَ خَطَّهُ فَذَاكَ وَلَمْ یَقُلْ هُوَ حَرَامٌ نبی سے موافقت کر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جس کی لکیر ان نبی سے موافقت کر گئی پس آپ نے اس کو حرام قرار نہیں دیا

راقم کے سوالات ہیں

کیا علم غیب اکتسابی علم ہے ؟ کوئی نبی سکھا سکتا ہے ؟ لکیروں سے حاصل ہو سکتا ہے ؟

اس روایت میں اشارتا بیان کیا گیا ہے کہ علم غیب کوئی اکتسابی علم ہے جو لکیروں کو بنانے سے حاصل ہو سکتا ہے اس بنا پر روایت اور اس کی یہ تشریحات قابل قبول نہیں ہیں

اسناد دین ہیں

اس روایت کی دو سندیں ہیں – ایک سند میں مدلس یَحْیَی بْنُ أَبِي كَثِیرٍ كا عنعنہ ہے

يَحْيَى بْنُ أَبِي كَثِيرٍ، عَنْ هِلَالِ بْنِ أَبِي مَيْمُونَةَ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَطَاءُ بْنُ يَسَارٍ، عَنْ

مُعَاوِيَةً بْنِ الْحَكَمِ السَّلَمِيِّ،

دوسری سند امام مسلم نے دی

حَدَّثَنَا أَبُو أَحْمَدَ، حَدَّثَنَا شُفْيَانُ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي لَبِيدٍ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "كَانَ نَبِيُّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ يَخُطُّ، فَمُنْ وَافَقَ عِلْمَهُ، فَهُوَ عِلْمُهُ"

رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نر فرمایا نبیوں میں ایک نبی تھے جس کی لکیر ان کی جیسی ہوئی پس اس نے ان کے علم کی موافقت کی اور وہ جان لے گے اس سند میں عبد الله بن أبي لبید ہے – اس کا ذکر امام بخاری نے اپنی کتاب ، الضعفاء الصغیر میں کیا ہے اور لکھا ہے کہ اس کا جنازہ تک صَفْوَان بن سلیم المتوفی 132ھ نے نہیں پڑھا وقال الدَّرَاورْدِي لم یشْهد صَفْوَان بن سلیم جنازَته وَهُوَ مُحْتَمل

راقم کہتا ہے ایک سند میں مدلس کا عنعنہ ہے اور دوسری سند میں مختلف فیہ راوی ہے لہذا اس کو رد کرنا مناسب ہے

# باب ٦: سحر پر صوفیاء کا کتب یہود سے اکتساب

انسانوں میں بعض علوم مدرسوں اسکولوں میں پڑھائے جاتے ہیں اور ان کی تشہیر کی جاتی ہے لیکن بعض علوم ہر شخص کو نہیں سکھائے جا سکتے ان کو چھپا کر رکھا جاتا ہے اور ان کی تشہیر نہیں کی جاتی- مروجہ علوم کا تو اکثر کو علم ہے لیکن یہاں ہم جس علم کا ذکر کر رہے جو چھپا کر رکھا جاتا ہے اس کو سحر یا جادو کہتے ہیں

سحر کا تعلق ایک الگ سوچ سے ہے مثلا مذھب کا فریضہ و مقصد کیا ہے -ایک مسلمان یا یہودی یا نصرانی کہرے گا ان سوالات کا جواب دینا

كيا جنت و جهنم ہيں

کیا مرنے کے بعد زندگی ہے

روح کیا ہے

بہشت میں کیسے پہنچا جائے

وغيره وغيره

لیکن انسانوں میں سے ایک دوسری قسم کے نزدیک یہ سوالات ذاتی نوعیت کے

ہیں-

یہودی سحر میں سب سے پہلا سوال ہے کہ اس وقت کا سوچیں جب کوئی نہیں صرف رب تعالی ہے نہ کائنات ہے نہ سیارے ہیں نہ ستاروں کے مدار ہیں نہ فرشتے نہ جنات – نہ آدم نہ عرش اور نہ اس کے نیچے پانی ہے صرف ایک ذات ہے

اب تخلیق کس طرح ہوئی؟ کہاں سے عدم میں کوئی چیز بنے گی؟ اس عالم کے لئے ایک اسلامی روایت میں ہے کہ اللہ نے قلم تخلیق کیا اور کہا لکھو

یہ روایت ہمارے اسلامی تصوف میں بیان ہوتی ہے اور نقل و روایت پسند علماء بھی اس کو بیان کر کے صحیح قرار دیتے ہیں

لیکن یہ نہیں ہو سکتا- قلم کس چیز کا بنا تھا؟ ابھی تو نہ لکڑی ہے نہ پلاسٹک ہے نہ سیاہی ہے – یہودی تصوف میں کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلے الله تعالی نے حروف خلق کیے - اس طرح یہودی تصوف ہمارے اسلامی تصوف سے زیادہ عمیق و دقیق ہے اور کیوں نہ ہو نقل کیا کبھی اصل سے بڑھ کر ہوئی ہے - جب یہ حروف کلام الله کی بنے تو تخلیق ہوتی گئی ان حروف کے ملنے سے عرش اس کے نیچے پانی ، آسمان کے مدار ، سیارے ، کہکشائیں خلق ہوتی گئیں راقم کے علم میں نہیں کہ تخلیق کیسے ہوئی - یہاں صرف اپ کو سمجھانے کے لئے کہ جادو کیسے شروع ہوا یہ لکھا گیا ہے – اب دوسری شق ہے کہ اگر یہ حروف مل گئے اور تخلیق ہوئی تو پھر ان حروف میں قوت ہوئی - اور ہم تک جو کلام الله پہنچا ہے وہ بھی قوت والا ہوا کیونکہ یہ تو ہے ہی کلام الله حو صفت الله کی شق ہے چیز اور اس کی صفت ایک ہی ہیں لہذا کلام الله جو صفت الله

ہے اس میں قوت من جانب الله ہے

یہود نے دیکھا کہ زمین پر سب سے زیادہ اثر چاند کا ہے – اس کی وجہ سے سمندر کی لہروں میں ارتعاش پیدا ہوتا ہے لہذا حروف کو یہودی متصوفین نے چاند کی منازل سے ملا دیا – اس کے اصل میں ۲۲ حروف تھے ان کو ۲۸ کر دیا گیا

# علم ابجد کی مسلمانوں میں پذیرائی

سن ۳۳۶ ق م میں سکندر نے مشرق میں شام و فلسطین کو فتح کیا. اس کے نتجے میں یونانی افکار و فلسفے کا یہودیت پر گہرا اثر ہوا. اب یہودی تصوف میں یونانی کلچر شامل ہوا . فلو جدیاس تصوف میں کافی دلچسپی رکھتے تھے . یہاں یہودیوں نے اسوپسفی 8

کو اپنے تصوف میں رائج کیا ، تاکہ کائنات کے سربستہ رازوں کو جانا جا سکے اس کو انہوں نے گیمٹریا کا نام دیا. گیمٹریا کا سب سے پہلے استمال بھی فلو کے ہاں ہی ملتا ہے جس کا تعلّق دوسرے ہیکل کے دور سے ہے مسلمان بھی اس ڈور میں پیچھے نہیں رہے انہوں نے بھی اسی طرح کا ایک طریقہ ایجاد کیا جس کو ابجد، علم الاعداد یا علم جفر <sup>10</sup> کہا جاتا ہے. عبدللہ بن سنان کہتے ہیں کہ امام جعفر الصادق سے اولاد حسن کی کاروائیوں کا ذکر ہوا جو وہ بنو امیہ کے خلاف کر رہے تھے. امام الصادق نے کہا کہ ہمارے پاس صحیفة طولها سبعون ذراعا بذراع رسول الله صلی الله علیه وآله و إملائه من فلق فیہ وخط علی بیمینه

على كے ہاتھ كا لكھا ہوا ستر ہاتھ لمبا پرچہ ہے جسكو الله كے نبى نے على كو

## لكهوايا تها

امام تھوڑی دیر خاموش رہے پھر گویا ہونے وإن عندنا الجفر وما یدریھم ما الجفر ؟ قال قلت وما الجفر ؟ قال : وعاء من أدم فیه علم النبیین والوصیین ، وعلم العلماء الذین مضوا من بني إسرائیل ہمارے پاس جفر ہے. کیا ان کیا پتا کہ جفر کیا ہے؟ میں نے پوچھا امام یہ کیا ہے. امام علیہ السلام بولے: یہ کھال کا بنا ہوا ایک پرچہ ہے جس میں سابقہ انبیاء اور انکے وصیوں کا علم ہے. یہ بنی اسرائیل کے گزرے ہونے علماء کا علم ہے

کتاب التفسیر و المفسرون از الذهبی میں ایک شاعر ابی العلا المعری کا شعر لکھا ہر کہ

لقد عجبوا لأهل البيت لما أروهم علمهم في مسك جفر ومرآة المنجم وهي صغرى أرته كل عامرة وقفر

میں اہل بیت سے حیران ہوا جب انہوں نے جفر کو چھو کرعلم کا بیان کیا اور مرآة المنجم اس میں ادنی ہے جو ہر آباد ودرویش کے لئے کارگر ہے

# حروف کا اسرار

محدثین اپس میں غیر محسوس انداز میں وہ روایات صحیح کہہ رہے تھے جن کو بیان کرنے سے سلف امت یعنی امام مالک منع کرتے تھے یعنی روایت کہ الله نے آدم کو صورت رحمان پر پیدا کیا کتاب قوت القلوب از أبو طالب المکی میں ہے

وهجر الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى أبا ثور صاحب الشافعي لما سئل عن معنى قول النبي: إن الله تعالى خلق آدم على صورته قال: إن الهاء عائدة على آدم فغضب وقال: ويله وأي صورة كانت لآدم يخلقه عليها؟ ويله يقول إن الله تعالى خلق على مثال فأي شيء يعمل في الحديث المفسر إن الله تعالى خلق آدم على صورة الرحمن، فبلغ ذلك أبا ثور فجاءه واعتذر وحلف أنه ما قلت عن اعتقاد و إنما هو رأي رأيته والقول ما قلت وهو مذهبي

اور امام احمد بن حنبل نے ابو ثور صاحب الشافعی کی تفسیر پر اختلاف کیا جب ابو ثور سے قول نبوی پر سوال ہوا کہ اللہ نے آدم کو اپنی صورت خلق کیا ؟ أبا ثور صاحب الشافعی نے کہا اس میں الهاء کی ضمیر آدم کی طرف ہے۔ پس احمد کو غصہ آیا اور کہا : افسوس آدم کے لئے پھر کیا صورت پر تھی جس پر ان کی تخلیق ہوئی؟ تو کس چیز (صورت) پر تخلیق آدم میں عمل ہوا ( پھر) حدیث میں تفسیر آگئی ہے کہ الله تعالی نے آدم کو صورت رحمان پر خلق کیا۔ پس جب یہ بات ابو ثور کو پہنچی وہ آئے اور عذر پیش کیا اور قسم لی کہ انہوں نے رائے سے کلام کیا تھا ، نہ کہ اعتقاد سے اور ان کا قول بھی وہی ہے جو احمد کا ہے اور یہی (اب) ان کا مذھب ہے ابور کی کہتے ہیں

الله نے جب حروف خلق کیے تو اس نے ان کا راز پوشیدہ رہنے دیا اور جب آدم کو خلق کیا تو انکو اس کے اسرار سے اگاہ کیا لیکن کسی فرشتے کو یہ نہ پتا چل سکے

ساتویں صدی ہجری میں انہی اجزاء کو شیخ صوفیاء محی الدین ابن العربی المتوفی ٦٣٨ ه جن کو شیخ اکبر کہا جاتا ہے انہوں نے اس پر کتاب الفتوحات

المكيه ميں حديث إن الله خلق آدم على صورة الرحمن كے حواله سے لكها ج ١ ص ٧٨: ورد في الحديث إضافة الصورة إلى الله في الصحيح وغيره مثل حديث عكرمة قال عليه السلام " رأيت ربي في صورة شاب الحديث " هذا حال من النبي صلى الله عليه وسلم وهو في كلام العرب معلوم متعارف وكذلك قوله عليه السلام " إن الله خلق آدم على صورته اعلم أن المثلية الواردة في القرآن لغوية لا عقلية

اور الصحیح میں حدیث میں آیا ہے صورت کی اضافت الله کی طرف ہے اور دیگر میں بھی جیسے عکرمہ کی حدیث ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا میں نے اپنے رب کو جوان کی صورت دیکھا یہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے حال بیان کیا جو کلام عرب معلوم ہے اور متعارف ہے اور اسی طرح اپ کا قول ہے بے شک الله نے آدم کو اپنی صورت خلق کیا – جان لو کہ مثالین جو قرآن میں ہیں وہ لغوی ہیں عقلی نہیں ہیں

ج ١ ص ٩ : من الخبر الثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم أن الله خلق آدم على صورته من حيث إعادة الضمير على الله ويؤيد هذا النظر الرواية الأخرى وهي قوله عليه السلام على صورة الرحمن وهذه الرواية وإن لم تصح من طريق أهل النقل فهي صحيحة من طريق الكشف

نبی صلی الله علیہ وسلم سے خبر ثابت ہے کہ الله نے آدم کو اپنی صورت خلق کیا اس وجہ سے کہ اس میں ضمیر پلٹتی ہے الله کی طرف اور اس کی تائید ایک دوسری روایت سے بھی ہے جس میں ہے صورت الرحمان پر خلق کیا اور یہ وہ روایت ہے اور اگر یہ اہل نقل کے نزدیک سندا صحیح نہ بھی ہو تو یہ صحیح ہوئی ہے کشف سے

پھر ابن عربی حروف کے اسرار پر بات کرتے ہیں

ج ٣ ص ٥١ : فقوله للشئ كن بحرفين الكاف والنون بمنزلة اليدين في خلق آدم الله كا قول كم كن كمتا مر الس ميں دو حرف ميں ك اور ن يہ آدم كى تخليق ميں ہاتھوں كى طرح ميں

ج ٤ ص ٤٩: وورد في الصحيح أن الله خلق آدم على صورته وهو الإنسان الكامل اور الصحيح ميں آيا ہے كہ الله نے آدم كو اپنى صورت پر خلق كيا اور وہ الانسان الكامل تھے

ج ١ ص ٣٣ : ولهذا قال إن الله خلق آدم على صورة الرحمن فنطقت بالثناء على موجدها فقالت لام ياء هاء حاء طاء فأظهرت نطقاً ما خفي خطاً لأن الألف التي في طه وحم وطس موجودة نطقاً خفيت

اور اس وجہ سے اللہ نے آدم کو اپنی صورت خلق کیا پس اپنی موجودات کی تعریف بولی پس کہا

ل ی ھ ح ط پس اس سے ظاہر ہوا گویائی ظاہر ہوئی

پھر ابن عربی نر اس کتاب میں حروف کو عالموں سر ملایا

عالم الجبروت عند أبي طالب المكي ونسميه نحن عالم العظمة وهو الهاء والهمزة العالم الأعلى وهو عالم الملكوت وهو الحاء والخاء والعين والغين

العالم الوسط وهو عالم الجبروت عندنا وعند أكثر أصحابنا وهو التاء والثاء والجيم والدال والذال والراء والزاي والظاء والكاف واللام والنون والصاد والضاد والقاف والسين والشين والياء

عالم الامتزاج بين عالم الجبروت الوسط وبين عالم الملكوت وهو الكاف والقاف العالم الأسفل وهو عالم الملك والشهادة وهو الباء والميم والواو

یعنی ابن عربی نے حدیث سے وہ وہ ثابت کر دیا کہ خالق و مخلوق کے بیچ کی حدیں سمٹنے لگیں اس طرح انسان الکامل کا تصور بن گیا

# كتاب شمس المعارف الكبرى

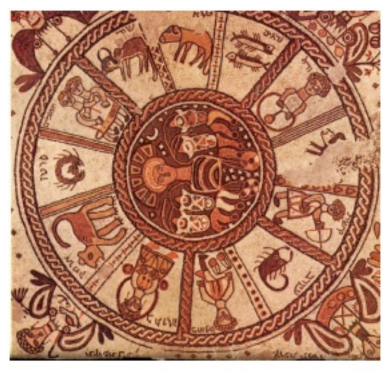
شهاب الدین أحمد بن علي بن یوسف البوني المالکي جو بونة (عنابة) شهر میں الجزائر میں سنة 520 هـ میں پیدا ہوئے اور القاهرة سنة 622 هـ میں وفات ہوئی ان کے اور ابن عربی کے صوفی شیخ ایک ہی تھے – البونی کا ذکر برصغیر میں خواص ہی جانتے ہیں البتہ تیونس اور مراکش میں یہ بہت مشہور ہیں – موصوف کتاب شمس المعارف الکبری کے مولف ہیں جو بہت سے اسلامی ملکوں میں ممنوع ہے – کتاب اصل میں اسلامی سحر پر مبنی ہے جس میں حروف کو چاند کی منزلوں سے ملایا گیا ہے –

کتاب کتاب شمس المعارف الکبری تعویذ بنانے والے علماء کے لئے کنجی کی حثیت رکھتی ہے – اس کو چھپایا جاتا ہے کیونکہ اس میں حروف کو اعداد سے جوڑا گیا ہے جو اصل میں یہود سے ملا ہے - البونی کی کتاب میں سب سے اہم ایک دائرہ ہے جس کو انگریزی میں

#### Al-Boni Circle

کہا جاتا ہے اس میں حروف کو چاند اور برجوں سے ملایا گیا ہے

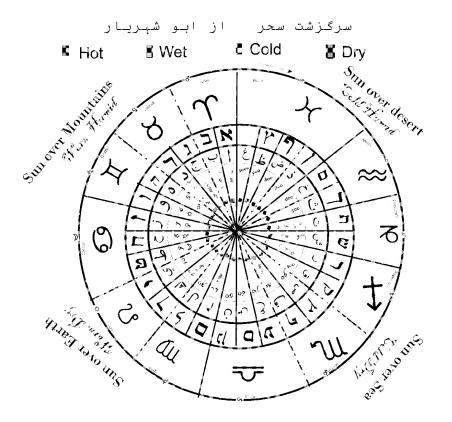
سرگنزشت سحر از ابو شہریار



اوپر بیت الفا یہودی معبد کی تصویر ہے جو قبل مسیح کا ہے اس کو حال میں دریافت کیا گیا ہے

اس میں ۱۲ برجوں کے ساتھ عبرانی میں الفاظ لکھے ہیں جو اصل میں برجوں کے نام ہیں – کچھ اسی قسم کی تصویر تبت میں بدھ مت کی عبادت گاہوں میں بھی ملتی ہے نیچے تصویر میں چاند کی منازل بھی ہیں

یہود نے ۱۲ برجوں کو ۱۲ قبائل سے جوڑا تھا جس کا ذکر آج بھی ہوتا ہے- بہر حال البونی نے اس کو عربی میں کر دیا- راقم نے عبرانی یعنی یہودی سرکل کو البونی کے سرکل سے ملا کر یہان پیش کیا ہے



البونی کا دائرۂ اصل میں عبرانی حروف ابجد پر مبنی ہے کیونکہ یہ اب ج د ہے جو اصل میں عبرانی کے حروف کی ترتیب ہے- سب سے باہر کے دائرۂ میں ۱۲ برج ہیں اور ان کا موسموں پر اثر کا ذکر ہے

البونی اسماء الحسنی کو اسی دائرہ کی مدد حروف میں بدلتا ہے اور پھر اس سے تعویذ بناتا تھا جس میں حروف ایک موقعہ پر نہیں لکھے جاتے بلکہ چاند کی منازل سے مطابقت کرتے ہوئے حروف دن و رات میں لکھے جاتے ہیں جس میں وقت لگتا ہے – اسکو تعویذ لکھنے کا عمل کہا جاتا ہے جو ظاہر ہے ایک روز کا کام نہیں ہوتا

#### كتاب الاجنس

یہ کتاب عربی میں ہر - اصف بن برخیاہ 13 سر منسوب ہر لیکن یہ بھی اصلا

کسی یہودی کتاب کی شکل ہے اس میں موجود ہے کہ ایک فرشتہ مططروں کا نام بار بار لکھا جاتا ہے - یہودی صوفیاء کے مطابق مططروں اللہ کا فرشتہ خاص ہے اور یہ کشف میں اشارات دیتا ہے - اس کتاب کے مطابق عصا موسی پر بھی کلمات لکھے تھے

یہ تمام تذکرہ یہاں ان لوگوں کا رد کرنے کے لئے کیا گیا ہے جو کہتے ہیں جادو صرف کلمات خبیثہ ہوتے ہیں جبکہ ہم کو معلوم ہوا ہے کہ یہ اصل میں اسماء الحسنی پر بھی ہوتا ہے

# باب۷ :سحر سے متعلق چند سوال و جواب

سوال

کیا جادو کا وجود ہے کیا جادو اثر رکھتا ہے کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو کا اثر ہوا تھا جیسا کہ کہ اک روایت میں آتا ہے کہ اک یہودی جادوگر نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو کر دیا تھا ۔۔۔کیا بابل شہر میں ہاروت و ماروت کو فرشتوں نے جادو کا علم سکھایا تھا جیسا کہ سورہ بقرہ کی آیت نمبر 102 کا ترجمہ کیا جاتا ہے برائے مہربانی رہنمائی فرما دیں

جواب

جادو وجود رکھتا ہے اس کا ذکر قرآن میں ہے کہ جادوگروں نے فرعون کے حکم پر ایک سحر عظیم تیار کیا اس سے مجمع کو مبہوت کر دیا ان کو لاٹھیاں رسیاں چلتی ہوئی محسوس ہوئیں - اسی طرح بابل میں فرشتوں کو بنی اسرائیل کی آزمائش کے لئے بھیجا انہوں نے ان کو وہاں جادو سکھایا سورہ بقرہ میں جیسا ہے - رسول الله صلی الله علیہ وسلم پر جادو کا ذکر صحیحین میں ہے لیکن یہ وقتی تھا

جادو گر اگر جادو کر رہا ہے تو اس میں تاثیر کس کے حکم سے ہے کہ اس جادو سے کسی کو رسی اڑتی محسوس ہو ؟ الله نے جو خلق کیا اس میں شر بھی رکھا ہے یاد رہے

من شر ما خلق

اس کے شر سے جو اللہ نے خلق کیا

جب الله نے خلق کیا تو اس میں شر بھی خلق کر دیا؟ سحر جادو اسی شر میں سر ہر

مثلا ہر شخص کاہن نہیں بن سکتا لیکن بعض لوگ جو شر کے قریب خلق ہوتے ہیں ان میں قدرتی اس کی استعداد ہوتی ہے کہ کاہن بن جاتے ہیں شیطان کا القا انے لگتا ہے روایات میں ابن صیاد کا ذکر ہے جو اسی نوع کا ایک مسلمان تھا جادو اسی قبیل کا ایک علم ہے اس میں اسماء الہی کو استعمال کر کے الله تعالی کے ناموں کو اعداد سے جوڑا جاتا ہے پھر اس کو نجوم کے مدارووں سے اور پھر چاند کی منازل سے – یہ سب کرنے کے بعد اس میں تاثیر من جانب الله اتی ہے لیکن چونکہ یہ ممنوع عمل ہے اس کو شیطانی عمل کہا جاتا ہے لیکن یہ ضرروی نہیں کہ اس میں شیطان کا نام لیا جائے یا اس کو پکارا جائے

# سوال:

سوال ۔۔۔بھائی کچھ لوگوں سے جادو کے متعلق بحث ہوئی تو ان کا کہنا ہے کہ قرآن میں اللہ فرماتا ہے اور ہم فرشتوں کو نازل نہیں کرتے مگر حق کے ساتھ تو جادو، تو شر ہے حق نہیں ہے اور ہاروت و ماروت فرشتے نہیں تھے بلکہ اس قوم کے سردار تھے تو کیا اللہ فرشتوں کے ذریعے شریعنی جادو سکھائے گا براہ کرم اس کے بارے میں رہنمائی فرما دیں جذاک اللہ خیرا جواب

بات سیاق و سباق میں سمجھی جاتی ہے

سوره الحجر ميں ہے ما تَانُواْ إِذًا مُّنظَرِينَ (8) إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ مَا نُنزِّلُ الْمَلائِكَةَ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذًا مُّنظَرِينَ (8) إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ

ہم فرشتوں کو صرف حق کے ساتھ نازل کرتے ہیں اور ہم چھوٹ نہیں دیتے اور ہم نے اس نصیحت کو نازل کیا ہے اور ہم اس کی حفاظت کریں گے مشرکین کا کہنا تھا کہ قرآن اگر رسول اللہ پر نازل ہوا تو ہم پر بھی کیا جائے اس پر کہا گیا کہ اگر ایسا ہوا تو یہ آخری منظر ہو گا کہ فرشتے عذاب کے ساتھ ہوں

حق عربی میں سچ اور حقیقت سب کے لئے استعمال ہوتا ہے - ایک کام جب الله كا حكم ہو تو اس وقت وہى حق ہوتا ہے مثلا الله كر سوا كسى كو غير كو سجدہ کرنا حق نہیں لیکن الله خود حکم کرمے کہ آدم کو سجدہ کرو تو یہی حق بن جاتا ہر

معصوم کا قتل منع ہے لیکن الله حکم کرے کہ اس کو قتل کیا جائے تو یہی حق بن جاتا ہے خضر کو اس پر عمل کرنا پڑتا ہے

الله نے فرشتوں کو حسین مردوں کی صورت قوم لوط کے پاس بھیجا لوط ان کو اپنے گھر میں مہمان کر رہے تھے اور قوم کا مجمع لگ گیا کہ ان کو حوالر کیا

فرشتر مردوں کی صورت کیوں بھیجر گئر؟

الله نے بتایا کہ فرشتے سحر کے ساتھ نازل ہوئے جو الله کا اس وقت کا حکم تھا اور وہی حق تھا

جادو شر انسانوں کے لئے ہے فرشتوں کے لئے یہ شر نہیں ہے فرشتے جادو کا علم

لے کر اترے

جادو کیسے کرتے ہیں ؟ جتنے لوگ اس پر کلام کرتے ہیں ان کو خود نہیں پتا کہ جادو کیسے کرتے ہیں ؟ راقم کہتا ہے

پہلے جا کر جادو سمجھیں کہ کیا ہے پھر کلام کریں

ایک علم ہے اس میں تاثیر کس کے حکم سے ہے ؟ اگر الله نے جادو میں تاثیر نہیں پیدا کی تو پھر اس میں کہاں سے آئی؟

جادو میں "ہمیشہ" شرک یا کلمات خبیثہ نہیں ہوتا بلکہ خالص اسما الحسنی سے بھی جادو ہو جاتا ہے

اسما الحسنی کو اعداد میں تبدیل کرنا الله کے ناموں میں الحاد ہے جو کفر ہے اسی لئے ہاروت و ماروت کہتے کفر مت کرو

راقم اسی لئے ۷۸۶ کو جادو کہتا ہے

جو خالص الله كے نام سے شروع ہونے والے كلمات ہوں ليكن ان كو اعداد ميں بدلنا الحاد ہے

جب موسی کا عصا ساحروں کا جادو توڑتا ہے تو وہ کہتے ہیں اِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِیَغْفِرَ لَنَا خَطَایَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَیْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللَّهُ خَیْرٌ وَأَبْقَی اِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِیَغْفِرَ لَنَا خَطَایَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَیْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللَّهُ خَیْرٌ وَاللَّهُ عَم اینے رب پر ایمان لائے کہ وہ ہمارے گناہوں کی مغفرت کر دے اور ہم کو (اے فرعون) تم نے جادو پر مجبور کیا اور الله ہی خیر و باقی رہنے والا ہے جادو گروں کو مجبور کیا گیا کہ جادو کریں؟ سوچیں کہ وہ خود اس کام کو نہیں کرنا چاہ رہے تھے لیکن فرعون کے عذاب کا سوچ کر مجبورا انہوں نے کیا اور وہ بھی سحر عظیم بن گیا

كيا جادو مدارى كا كهيل ہے ؟ نہيں اگر ايسا ہوتا تو اس كو الله خود سحر عظيم

نہیں کہتا

قَالَ أَلْقُوا فَلَمَّا أَلْقَوْا سَحَرُوا أَعْيُن النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بِسِحْرٍ عَظِيم

اس سے مجمع مبہوت نہیں ہوتا

اس سے لوگوں کے دل میں خوف پیدا نہیں ہوتا

ہاروت و ماروت سردار تھے کس نے خبر دی ؟

آیات میں جو آیا ہے ان کو ویسا مان لیں پھر سمجھیں کہ کیا کہا گیا نہ کہ اس طرح کلام الله کی اپنی پسند سے "تصحیح" کریں

سوال

کہتے ہیں ہاروت و ماروت عبرانی نسل سے تھے ہاروت ماروت طالوت جالوت ۔۔۔۔۔ہاروت و ماروت فرشتے تھے اس کی کیا دلیل ہے

جواب

ہاروت و ماروت فرشتے تھے یہ صاف صاف قرآن میں ہی لکھا ہے یہی اس کی دلیل ہے

فرشتوں کے نام کیا کیا ہیں ہم کو مکمل علم نہیں قرآن میں جبریل ہے میکائیل ہے لیکن اسرافیل نہیں ہے عزرائیل نہیں ہے یہ ہم کو اسرائیلایات سے ملے ہیں کہ یہ بھی فرشتوں کے نام تھے

طالوت یا جالوت عبرانی کے الفاظ نہیں ہیں – کیا جالوت عبرانی نسل ہے ؟ نہیں یہ تو کنعانی تھا -عبرانی تو بنی اسرائیلی تھے جو جالوت سے لڑ رہے تھے یہ نام عبرانی کیسے ہو گیا؟

اسی سے ثابت ہوا کہ دور قدیم میں مشرق وسطی میں ناموں میں غیر عبرانی زبانوں میں بھی اسم ت پر ختم ہوتا تھا

بنو اسرائیل کو جب غلام بنا کر بابل لے گئے تو وہاں اللہ نے دو فرشتے ان پر بھیجے ان کے نام وہاں بابل میں ہاروت و ماروت تھے جو بابل کی زبان معلوم ہوتی ہے – یہ فرشتے اپنی اصل صورت پر نہیں انسان بن کر گئے تھے تو ظاہر ہے وہاں بازار میں ان کے نام وہی تھے جو لوگ سن کر قبول کر لیں ان کو شک نہ ہو کہ یہ دو کون ہیں

خیال رہے کہ ناموں کو عبرانی یا عربی میں جب لکھا گیا ہے تو وہ اصل سے ممکن ہے ہٹ گئے ہوں مثلا کیا ابراہیم عربی کا لفظ ہے یا عبرانی کا ؟ نہ تو یہ عربی ہو سکتا ہے نہ عبرانی کیونکہ ابراہیم نہ عرب تھے نہ عبرانی تھے وہ تو بابل کے تھے

اسی طرح لوط بھی عربی یا عبرانی کا لفظ نہیں ہو سکتا یہ بھی قدیم بابل کا نام ہو گا کیونکہ لوط علیہ السلام ابراہیم علیہ السلام پر وہاں ایمان لائے تھے کہنے کا مقصد ہے کہ نام بدل بھی سکتے ہیں ایک زبان سے دوسری میں جاتے ان میں تبدیلی ہو سکتی ہے

الله نے عیسیٰ کو خبر دی کہ ایک نبی احمد نام کا آئے گا یہ سریانی میں تھا لیکن عربی میں یہی احمد بدل کر محمد ہو گیا

قرآن نے اس واقعہ کا ذکر کیوں کیا ؟ یقینا مدینہ کے یہود اپس میں اس میں جھگڑ رہے ہوں گے کہ ہاروت و ماروت کون تھے تبھی اس کی وضاحت کی گئی کہ فرشتے تھے ورنہ جادو کا وجود تو بابل کی اسیری سے بھی پہلے کا ہے

- دنیا میں اس وقت بھی مصر میں جادو معروف تھا

یہود کے نزدیک جو جادو کو پسند کرتے ہیں یہ علم چونکہ من جانب اللہ بھی آیا ہے لہذا مدینہ کے یہود اس کے جواز کے فتوی دے رہے ہوں گے – اللہ تعالی نے ان کا در کیا کہ یہ فرشتوں سے آیا لیکن اس کا مقصد وہاں آزمائش تھا تبھی وہ کہتے کفر مت کر

ورنہ کیا بابل میں الله کی عبادت ہوتی تھی وہ تو تھا ہی بت پرست مقام وہاں کوئی سردار کیوں کہتا کفر مت کر

### سوال

مخالف جواب دیتا، ہے کہ کاہن کو آسمان کی خبر ملتی ہے یہ کس نے کہہ دیا اور جادو میں کونسے اسباب استعمال کیے جاتے ہیں کیا اک کنگی کے ذریعے جادو کیا جا سکتا ہے

#### جواب

قَالَتْ عَائِشَةُ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمَا: سَأَلَ أُنَاسُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ الْكُهَّانِ فَقَالُ: إِنَّهُمْ لَيْسُوا بِشَيْءٍ، فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ فَإِنَّهُمْ يُحَدِّثُونَ بِالشَّيْءِ يَكُونُ حَقًّا قَالَ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: تِلْكَ الْكَلِمَةُ مِنْ الْحَقِّ يَخْطَفُهَا الْجِنِّيُّ فَيُقَرْقِرُهَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: تِلْكَ الْكَلِمَةُ مِنْ الْحَقِّ يَخْطَفُهَا الْجِنِيُّ فَيُقَرْقِرُهَا فِيهِ أَكْثَرَ مِنْ مِائَةِ كَذْبَةٍ و (بخارى، رقم في أُذُنِ وَلِيِّهِ كَقَرْقَرَةِ الدَّجَاجَةِ فَيَخْلِطُونَ فِيهِ أَكْثَرَ مِنْ مِائَةِ كَذْبَةٍ و (بخارى، رقم ٧٥٤١)

"عائشہ رضی اللہ عنھا کہتی ہیں کہ کچھ لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کاہنوں کے بارے میں سوال کیا، تو آپ نے فرمایا:یہ لوگ کچھ بھی نہیں ہیں۔ لوگوں نے کہا کہ اے اللہ کے رسول وہ (بعض اوقات) ایسی باتیں بیان

كر ديتے ہيں جو سچ ہو جاتى ہيں، تو نبى صلى اللہ عليہ وسلم نے فرمايا كہ وہ بات سچى ہوتى ہے، جسے كسى جن نے (فرشتے سے) اچكا ہوتا ہے اور پھر وہ أس بات كو مرغى كى طرح كٹ كٹ كر كے اپنے (كابن) دوستوں كے كان ميں ڈال ديتا ہے اور يہ لوگ اس ميں سو جھوٹ ملا كر لوگوں سے بيان كرتے ہيں حَدَّثَنَا عَبْدُ بْنُ حُمَيْدٍ أَخْبَرَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ الزُّهْرِيِّ عَنْ يَحْيَى بْنِ عُرْوَةَ بْنِ الزُّيْرِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ الْكُهَّانَ كَانُوا يُحَدِّثُونَنَا بِالشَّيْئِ فَنَجِدُهُ حَقًّا قَالَ تِلْكَ الْكَلِمَةُ الْحَقُّ يَخْطَفُهَا الْجِنِيُّ فَيَقْذِفُهَا فِي أُذُنِ وَلِيّهِ بِالشَّيْئِ فَنَجِدُهُ حَقًّا قَالَ تِلْكَ الْكَلِمَةُ الْحَقُّ يَخْطَفُهَا الْجِنِيُّ فَيَقْذِفُهَا فِي أُذُنِ وَلِيّهِ بَالشَّيْئِ فَنَجِدُهُ حَقًّا قَالَ تِلْكَ الْكَلِمَةُ الْحَقُّ يَخْطَفُهَا الْجِنِيُّ فَيَقْذِفُهَا فِي أُذُنِ وَلِيّهِ وَيَرْيدُ فِيهَا مِائَةَ كَذْبَةٍ

عبد بن حمید عبدالرزاق، معمر، زہری، یحیی بن عروہ بن زبیر، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! کاہن ہمیں بعض چیزیں بیان کرتے تھے جنہیں ہم ویسا ہی پاتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا وہ ایک سچی بات ہوتی ہے جس کو کوئی جن اچک لیتا ہے پھر اسے اپنے ولی کے کان میں ڈال دیتا ہے اور وہ کاہن اس میں سو جھوٹ کی زیادتی کر دیتا ہے۔

/http://www.hadithurdu.com/02/2-3-1319

سوال

حدیث کے الفاظ وہ بات سچی ہوتی ہے، جسے کسی جن نے (فرشتے سے) اچکا ہوتا ہے کا کیا مطلب ہے ؟

سوره الجن

وَأَنَّا لَمَسْنَا السَّمَآءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيْدًا وَشُهُبًا (8)

اور ہم نے آسمان کو ٹٹولا تو ہم نے اسے سخت پہروں اور شعلوں سے بھرا ہوا پایا۔ وَاَنَّا کُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَّسْتَمِعِ الْأَنَ يَجِدْ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا (9) اور ہم اس کے ٹھکانوں (آسمانوں) میں سننے کے لیے بیٹھا کرتے تھے، پس جو کوئی اب کان دھرتا ہے تو وہ اپنے لیے ایک انگارہ تاک لگائے ہوئے پاتا ہے۔ اس میں آیت کے الفاظ اور ہم اس کے ٹھکانوں (آسمانوں) میں سننے کے لیے بیٹھا کرتے تھے کا کیا مطلب ہے ؟

الله تعالى كتاب الله ميں كہتے ہيں

﴿ هَلْ أُنَبِّئُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ (221) تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ (222) يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ

کیا ہم تم کو خبر دیں کہ شیاطین کس پر نازل ہوتے ہیں ؟ نازل ہوتے ہیں ہر گناہ گار جھوٹے پر جو سنتے ہیں اس میں بات ملاتے اور اکثر جھوٹے ہیں آیت کے الفاظ نازل ہوتے ہیں جھوٹے پر کا کیا مطلب ہے ؟ جواب

حدثنا محمد بن المثنى ، حدثنا سالم بن نوح ، عن الجريري ، عن ابي نضرة ، عن ابي سعيد ، قال: لقيه رسول الله صلى الله عليه وسلم وابو بكر وعمر في بعض طرق المدينة ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اتشهد اني رسول الله? ، فقال هو: اتشهد اني رسول الله ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "آمنت بالله وملائكته وكتبه ، ما ترى؟ "، قال: ارى عرشا على الماء ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ترى عرش إبليس على البحر ، وما ترى؟ "، قال: ارى صادقين وكاذبا او كاذبين ، وصادقا ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لبس عليه دعوه "

سیدنا ابوسعید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، ابن صیاد سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ابوبکر اور عمر رضی اللہ عنہما ملے مدینہ کی بعض رابوں میں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے پوچھا: ''کیا تو گواہی دیتا ہے اس بات کی کہ میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں؟ "ابن صیاد نے کہا: تم گواہی دیتے ہو اس بات کی کہ میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ''میں ایمان لایا اللہ پر اور اس کے فرشتوں پر اور اس کی کتابوں پر، بھلا تجھ کو کیا دکھائی دیتا ہے؟ "وہ بولا: میں ایک تخت دیکھتا ہوں پانی پر۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ''وہ تو ابلیس کا تخت ہے سمندر پر اور کیا دیکھتا ہے؟ "وہ بولا: دو سچے میرے پاس آتے ہیں اور ایک جھوٹا یا دو جھوٹے اور ایک سچا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ''چھوڑو اس کو، اس کو شک ہے اپنے باب میں۔ " (کہ وہ سچا ہے یا نہیں)۔

## سوال

ابن صیاد نے کہا ایک سچا اتا ہے اور اس کو جنت کی مٹی کی صحیح خبر ملی اسی طرح ابلیس کے تخت کی- کس طرح؟
بال تو صرف اشارات ہیں اسباب نہیں ہیں- کیا فرعون کے جادو گروں نے جب جادو کیا ان کے پاس بھی لوگوں کے بالوں کی کنگھی تھی؟
جواب

لوگوں کی نگاہ پر بھی جادو ہوا

قَالَ أَلْقُوا اللهُ فَلَمَّا أَلْقَوْا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

# حاصل کی جاتی ہے جس طرح کہانت میں شیطان مدد کرتا ہے

## سوال:

مخالف جواب دیتا ہے کہ اگر یہ مان لیا جائے کہ جادو کی شروعات سلیمان علیہ السلام کے دور میں ہوئی اور فرشتوں نے جادو کا علم لایا تو اس کی نفی اس بات سے ہوتی ہے کہ جادو موسیٰ علیہ السلام کے دور میں بھی تھا اور موسیٰ علیہ السلام کا زمانہ سلیمان علیہ السلام سے پہلے کا تھا

### جواب

ان "مخالف" كو يه مغالطه بوا برح كه راقم الحروف يه منوانا چاه ربا برح كه جادو سليمان عليه السلام كرح دور سرح شروع بوا

جادو کا وجود تو موسی علیہ السلام کے دور سے ہے

اور چلو

کفر ٹوٹا خدا خدا کر کر

یہ یہ تو مان گئر کہ جادو تھا-

قرآن میں بھی ایسا یہود کا ذکر کر کہا گیا

واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروابه أنفسهم لو كانوا يعلمون

اور (یہود) لگے اس (علم) کے پیچھے جو شیطان مملکت سلیمان کے حوالے سے پڑھتے تھے اور سلیمان نے تو کفر نہیں کیا، بلکہ شیاطین نے کفر کیا جو لوگوں کو سحر سکھاتے تھے اور جو بابل میں فرشتوں ھاروت وماروت پر نازل ہوا تھا تو (وہ بھی) اس میں سے کسی کو نہ سکھاتے تھے حتی کہ کہتے ہم فتنہ ہیں، کفر مت کر! لیکن وہ (یہودی) پھر بھی سیکھتے، تاکہ مرد و عورت میں علیحدگی کرائیں اور وہ کوئی نقصان نہیں کر سکتے تھے الا یہ کہ الله کا اذن ہو۔ اور وہ ان سے (سحر) سیکھتے جو نہ فائدہ دے سکتا تھا نہ نقصان۔ اوروہ جانتے تھے کہ وہ کیا خرید رہے ہیں، آخرت میں ان کا کوئی حصہ نہ ہو گا اور بہت برا سودا کیا اگر ان کو پتا ہوتا

راقم کے نزدیک اس کی تفسیر یہ ہے کہ سلیمان علیہ السلام کی وفات کے بعد حشر اول تک ہزار سال ہیں اس دوران بنی اسرائیل میں یہ بات مشہور ہو گئی کہ سلیمان ایک جادو گر تھے یہ بات یہود نے اپنی تاریخ کی کتب میں لکھ دی۔ پھر قرآن حشر اول کے بعد بابل کی غلامی کا ذکر کرتا ہے کہ جس سلیمان کو یہ جادو گر کہتے تھے اسی جادو میں یہ خود مبتلا ہو گئے

اور الله تعالی نے اس کا رد کیا کہ سلیمان کوئی جادو گر کافر تھے قرآن میں ایسا کہیں نہیں ہے کہ جادو کی شروعات سلیمان علیہ السلام کے دور سے ہوئی بات یہ ہو رہی ہے کہ موسی علیہ السلام کے دور میں بھی مصری جادو کرتے تھے اور مصری مذھب سارا تھا ہی سحر جیسا فرعون نے کہا

لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين

هم جادو گروں کی اتباع کریں اگر یہ غالب آ جائیں

مصری مذهب کوئی ابراہیمی مذهب نه تها لهذا ان کا جادو سراسر کلمات

شیطانی پر مشتمل تها

اس کے علاوہ مصر میں مذھب کی اصل تعلیمات خفیہ رکھی جاتی تھیں- ابھی تک معلوم نہیں ہو سکا ہے کہ اصلا مصری دھرم کیا تھا اس کی کھوج میں یونانی رہے اور آج تک مغربی محققین اس پر تحقیق ہی کر رہے ہیں لیکن کسی متفقہ نتیجہ پر نہیں پہنچے ہیں

اس کے برعکس وہ جادو جو بابل میں ہاروت و ماروت سکھا رہے تھے اس میں اسماء الحسنی کو استعمال کیا گیا – یہ دعوی راقم کا ہے کیونکہ راقم یہودی و اسلامی سحر کی کتب دیکھ چکا ہے اور سمجھ چکا ہے کہ اسماء الحسنی سے بھی جادو کیا جاتا تھا اور ہے

یہود میں آج بھی جادو کو نا پسند بھی کیا جاتا ہے جو ان کے احبار ہیں لیکن ان کے متصوفین میں جادو کو قبول کیا جاتا ہے ہم تک جو روایات پہنچی ہیں جن کا اس بلاگ میں ذکر ہے وہ اصلا اس یہودی صوفیوں کی ہیں اور کعب الاحبار کا ان کو بیان کرنا اشارہ کر رہا ہے کہ کعب الاحبار حبر امت کے لقب سے جو شخص تھا یا تو یہ کوئی سطحی سوچ کا رجل تھا یا یہ بھی کوئی باطنی صوفی قسم کا شخص تھا جس نے ان روایات کو بلا جرح بیان کر کے امت میں پھیلا دیا لہذا اگر "مخالف" کو کچھ سمجھ میں آیا ہو تو راقم اس بلاگ میں یہودی تصوف کا رد کر رہا ہے کہ اس کی جڑیں بابل میں ہیں لیکن جادو کوئی شعبدہ بازی نہیں اس سے آگے کی چیز ہے

سوال

بھائی جو احادیث ہیں جادوگروں کے متعلق ترمذی میں ہے کہ رسول اللہ صلی

اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جادوگر کو جہاں دیکھو تلوار سے قتل کر ڈالو اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے بھی اس حکم کو جاری رکھا اور ان کے دور میں تین جادوگر قتل کیے گئے ان روایات کی کیا حیثیت ہے برائے مہربانی رہنمائی فرما دیں

جواب

ان روایات کو البانی نے ضعیف قرار دیا ہے

(ضعيف – الضعيفة 1446، المشكاة 3551 / التحقيق الثاني (ضعيف الجامع الصغير 2699))

امام ترمذی نے بھی اس کے تحت لکھا ہے

والصحيح عن جندب موقوف

صحیح جندب رضی الله عنه پر موقوف ہے

ساحر کو قتل کیا جائے گا امام مالک کا قول ہے

امام شافعی کا کہنا ہے

قال الشافعي: إنما يقتل الساحر إذا كان يعمل من سحره ما يبلغ الكفر، فإذا عمل عملا دون الكفر فلم ير عليه قتلا.

اگر ساحر وہ عمل کرمے جو کفر ہو تو قتل کیا جائے گا ورنہ نہیں

## سوال:

صحیح بخاری میں بجالہ بن عبدہ رضی الله عنہ روایت کرتے ہیں کہ عمر رضی الله عنہ نے حکم دیا جادوگر مرد ہو یا عورت قتل کر دو اس روایت کی کیا حیثیت ہے

جواب

ایک روایت ہے کہ اپنی وفات سے دو سال قبل عمر نے اپنے گورنر جَزْءِ بْنِ مُعَاوِیَةَ التمیمي کو حکم دیے جو الأَحْنَفِ بن قیس کے چچا تھے- جن کو کاتب گورنر نے پڑھا جس کا نام بَجَالَة ابن عَبَدَةَ التمیمي العنبري البصري تھا

تین حکم تھے

جادو گر کو قتل کر دو

مجوس کے محرم کو الگ کر دو

الزَّمْزَمَةِ كهانر سر منع كيا

بَجَالَة كے بقول تين جادو گر اس حكم پر قتل ہوئے

یہ روایت مصنف عبد الرزاق، مسند احمد میں ہے

الإصابة في تمييز الصحابة از ابن حجر ميل برح كه جز بن معاويه كرح لئر لكها قال أبو عمر: كان عامل عمر على الأهواز . وقيل: له صحبة، ولا يصح.

قلت: وقد تقدم غير مرة أنهم كانوا لا يؤمرون في ذلك الزمان إلا الصحابة.

واقدی نے کہا یہ عمر کا الأهواز پر گورنر تھا اور کہا جاتا ہے صحابی ہے لیکن یہ صحیح نہیں ہے

ابن حجر نے کہا میں کہتا ہوں اس دور میں گورنر صرف اصحاب رسول کو کیا جاتا تھا

امام شافعی کے نزدیک اس نام کا عمر کا کوئی گورنر نہ تھا

امام بخاری نے اس کو صحیح میں ح ۳۱۵٦ پر نقل کیا لیکن جادو گر کے قتل والی بات نہیں ہے

حَدَّثَنَا عَلِيٌّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، قَالَ: سَمِعْتُ عَمْرًا، قَالَ: كُنْتُ جَالِسًا مَعَ

جَابِرِ بْنِ زَيْدٍ، وَعَمْرِو بْنِ أُوْسٍ فَحَدَّ ثَهُمَا بَجَالَةُ، - سَنَةَ سَبْعِينَ، عَامَ حَجَّ مُصْعَبُ بْنُ الزُّبَيْرِ بِأَهْلِ الْبَصْرَةِ عِنْدَ دَرَجِ زَمْزَمَ -، قَالَ: كُنْتُ كَاتِبًا لِجَزْءِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَمِّ الأَحْنَفِ، فَأَتَانَا كِتَابُ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ قَبْلَ مَوْتِهِ بِسَنَةٍ، فَرِّقُوا بَيْنَ كُلِّ ذِي مَحْرَمٍ الأَحْنَفِ، فَأَتَانَا كِتَابُ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ قَبْلَ مَوْتِهِ بِسَنَةٍ، فَرِّقُوا بَيْنَ كُلِّ ذِي مَحْرَمٍ مِنَ المَجُوسِ، وَلَمْ يَكُنْ عُمَرُ أَخَذَ الجِزْيَةَ مِنَ المَجُوسِ،

اس میں مجوس سے جزیہ لینے کا ذکر ہے جادو گر کے قتل کی کوئی حدیث صحیح بخاری و مسلم میں نہیں کیونکہ امام مسلم نے بجاله کی حدیث نہیں لی اور امام بخاری نے مجوس سے جزیہ لینے والی لکھی ہے اس کی جادو والی حدیث نہیں لکھی

بجاله كون تها؟

كتاب إكمال تهذيب الكمال في أسماء الرجال از مغلطاي كر مطابق في كتاب «المعرفة» لأبي بكر البيهقي: روى الربيع بن سليمان عن الشافعي أنه قال: بجالة مجهول، ولسنا نحتج بمجهول.

کتاب معرفة السنن والآثار میں بیہقی نے امام شافعی کا قول نقل کیا ہے بجاله مجھول ہے اور ہمارے لئے نہیں کہ ایک مجھول سے دلیل لیں

اس کے برعکس سنن الکبری بیہقی میں ہے

قَالَ الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ اللهُ: حَدِيثُ بَجَالَةَ مُتَّصِلٌ ثَابِتٌ , وَإِنَّهُ أَدْرَكَ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ , وَكَانَ رَجُلًا فِي زَمَانِهِ كَاتِبًا لِعُمَّالِهِ

شافعی نے کہا حدیث بجالہ متصل ثابت ہے اس نے عمر کو پایا اور ان کے گورنروں کا کاتب تھا

سنن الکبری میں بہیقی نے شافعی کا قول نقل کیا

قَالَ الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ اللهُ: وَأَمَرَ عُمَرُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنْ تُقْتَلَ السُّحَّارُ, وَاللهُ أَعْلَمُ إِنْ

كَانَ السِّحْرُ شِرْكًا , وَكَذَلِكَ أَمْرُ حَفْصَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا

عمر رضى الله عنه نرے جادوگروں كرے قتل كا حكم كيا و الله اعلم اگر مشرك ہوں اور يہ حفصہ رضى الله عنها كا حكم تها

راقم كهتا برح امام شافعى كى كتاب الام ميں بهى بجاله كو مجهول كها گيا برح الأم 6: 125 قال: "بجالة رجل مجهول ليس بالمشهور، ولا يعرف أن جزء بن معاوية كان لعمر بن الخطاب عاملا

بیہقی نے کتاب السنن الکبری میں لکھا

وَكَأَنَّ الشَّافِعِيَّ رَحِمَهُ اللهُ لَمْ يَقِفْ عَلَى حَالِ بَجَالَةَ بْنِ عَبْدٍ، وَيُقَالُ: ابْنُ عَبْدَة، وَكَأَنَّ الشَّافِعِيَّ رَحِمَهُ اللهُ لَمْ يَقِفْ عَلَى حَالِ بَجَالَةَ بْنِ عَبْدٍ، وَيُقَالُ: ابْنُ عَبْدَة حِينَ صَنَّفَ كِتَابَ الْجِزْيَةِ، إِنْ كَانَ حَينَ صَنَّفَ كِتَابَ الْجِزْيَةِ، إِنْ كَانَ صَنَّفَهُ نَعْدَهُ صَنَّفَ كِتَابَ الْجِزْيَةِ، إِنْ كَانَ صَنَّفَهُ نَعْدَهُ

شافعی بجاله کو نہیں جان سکے جب کتاب الحدود لکھی لیکن جن کتاب الجزیہ لکھی تب جان گئے

بیہقی کہتے ہیں

فَتَرَكَهُ مُسْلِمٌ وَأُخْرَجَهُ الْبُخَارِيُّ فِي الصَّحِيحِ

اس کو مسلم نے ترک کر دیا اور بخاری نے حدیث لے لی

یعنی امام شافعی کے اقوال میں ان کی ایک ہی کتاب میں تضاد ہے ایک مقام پر بجاله کو مجہول کہا دوسرمے پر معروف

قال الدَّارَقُطْنِيِّ: لم يسمع من عمر، وإنما يأخذ من كتابه، وهو حجة في قبول المكاتبة، ورواية الإجازة. «الإلزامات والتتبع» صفحة 291.

دارقطنی نے کہا اس بجالہ کا سماع عمر سے نہیں ہے بلکہ ان کا کاتب تھا اور خطوط کے حوالے سے اس کی بات لی جا سکتی ہے جو اجازہ ہے

اس مسئلہ کو ارتاد کے تحت سمجھا جا سکتا ہے اگر ایک مسلمان شخص جادو کرے جس میں شرک و کفر ہو تو اس کو مرتد سمجھ کر قتل کیا جائے گا لیکن اگر وہ غیر شرکیہ کام کر رہا ہے تو قتل نہ ہو گا – حفصہ رضی الله عنہا نے اپنی باندی کے قتل کا حکم کیا جو ان پر جادو کر رہی تھی لیکن نبی صلی الله علیہ وسلم نے لبید یہودی کے قتل کا حکم نہیں دیا اسی طرح اہل کتاب کو جادو پر قتل نہیں کیا جائے گا الا یہ کہ اس میں ذمی

اسی طرح اہل کتاب کو جادو پر قتل نہیں کیا جائے گا الا یہ کہ اس میں ذمی کے احکام میں کسی حد والے حکم کی خلاف ورزی ہو گئی ہو مثلا کسی کا قتل کیا-

# سوال

جادو، کو نا ماننے والوں کا کہنا ہے کہ ہاروت ماروت انسان تھے فرشتے نہیں اور ان کے بارے میں جتنی رویات ہیں جن میں انہیں فرشتہ کہا گیا ہے وہ سب ضعیف ہیں اور سورہ بقرہ کی آیت نمبر 102 میں وما جن مقامات میں آیا ہے. ان میں ما نافیہ ہے موصولہ نہیں اس کی دلیل کے طور پر وہ ابن کثیر قرطبی ابن عباس کی تفاسیر کے حوالہ جات دیتے ہیں

جواب

آیت میں الْمَلَکَیْنِ ہے اس کو کسر لام سے پڑھا جائے (الْمَلِکَیْنِ) تو یہ سردار یا بادشاہ بن جاتا ہے کہ بابل میں دو بادشاہ تھے جو جادو سکھاتے تھے لیکن پھر اس پہلے ما کو موصولہ ماننا ہو گا کہ

اور وہ جو بابل میں دو بادشاہوں ہاروت و ماروت پر نازل کیا گیا (ما نافیہ) اور وہ کسی کو نہ سکھاتے یہاں تک کہ کہتے ہم فتنہ ہیں

كها جاتا هم كه يه قرات (بكسر اللام الْمَلِكَيْنِ) ابن عباس، والحسن البصرى، وأبى الأسود الدؤلي، والضحاك، وابن أبزى كى تهى ليكن ابن عباس أور عبد الرحمن بن أبزي تك اس كى صحيح سند ابهى تك نهيل ملى-

تفسیر ابن ابی حاتم میں اس کی سند ہے

أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سَعْدِ بْنِ عَطِيَّةً فِيمَا كَتَبَ إِلَيَّ حَدَّثَنِي أَبِي ثنا عَمِّي حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ اللَّهُ السِّحْرَ. عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَوْلُهُ: وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ فَإِنَّهُ يَقُولُ: لَمْ يُنْزِلِ اللَّهُ السِّحْرَ. ابن عباس نے کہا الله نے جادو نازل نہیں کیا

لیکن یہ سند سخت ضعیف ہے اس میں عطیہ العوفی ہے

عطيه العوفي كا اپنا قول تها

حُدِّثْتُ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ مُوسَى ثنا فُضَيْلُ بْنُ مَرْزُوقٍ عَنْ عَطِيَّةَ: وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ قَالَ: مَا أُنْزِلَ عَلَى جِبْرِيلَ وَمِيكَائِيلَ السِّحْرُ

الله نے جبریل و میکائیل پر جادو نازل نہیں کیا

باقی جو افراد ہیں یہ تابعین ہیں اور ان کی یہ قرات دس مشہور قرات میں سے نہیں

الضحاك خود ضعيف ہر

أبو الأسود ظالم بن عمرو بن سفيان الدؤلي الكناني شيعہ ہيں اور انہوں نے قرآن پر اعراب لگائے تھے ليكن ہم تک جو جمہور كى قرات پہنچى ہے اس ميں ان كو فرشتے ہى كہا گيا ہے

عبد الرحمن بن أبزي رضى الله عنه صحابى ہيں ليكن ان كى تفسير كى سند ابن ابى حاتم نے دى ہے

حَدَّثَنَا الْفَضْلُ بْنُ شَاذَانَ ثنا مُحَمَّدُ بْنُ عِيسَى ثنا مُعَلَّى بْنُ أَسَدٍ ثنا بَكْرُ بْنُ مَصَعْبٍ ثنا الْخَسَنُ بْنُ أَبِي جَعْفَرٍ أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ أَبْزَى كَانَ يَقْرَؤُهَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ.

الْحَسَنُ بْنُ أَبِي جَعْفَرٍ نر كها كه پڑها كرتر وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ. اور نهيں نازل ہوا دو داود و سليمان پر

اس کی سند میں الحسن بن أبی جعفر کو ضعیف الحدیث کہا گیا ہے قرطبی کا کہنا ہے مراد قرطبی کا کہنا ہے مراد قال ابْنُ أَبْزَی: وَهُمَا دَاوُدُ وَسُلَيْمَانُ

داود و سلیمان ہیں

یعنی ترجمہ ہوا

اور وہ جو بابل میں دو بادشاہوں ہاروت و ماروت (یعنی داود و سلیمان) پر (ما نافیہ) نہیں نازل کیا گیا (ما نافیہ) اور وہ کسی کو نہ سکھاتے یہاں تک کہ کہتے ہم فتنہ ہیں

نوٹ: اس رائے کو ابن کثیر نے بھی تفسیر میں بیان کیا ہے قال ابْنُ أَبْزی: وَهُمَا دَاوُدُ وَسُلَیْمَانُ، قَالَ الْقُرْطُبِيُّ: فَعَلَی هَذَا تَکُونُ مَا نَافِیَةً أَیْضًا ابن ابزی نے کہا دو سے مراد داود و سلیمان ہیں اور قرطبی نے کہا اس پر ما نافیہ ہو گی

لیکن یہ بات بھی کوئی معقول نہیں داود و سلیمان کی حکومت بابل پر کب تھی؟

یعنی اس آیت میں جو اختلاف قرات تھا اس میں قاری فرشتوں کو بادشاہ کہتے اور پھر ہاروت و ماروت کو داود و سلیمان قرار دیتے تھے

لیکن اس سے بھی قرآن کی آیت کا مفہوم عجیب و غریب ہو جاتا ہے دوسری طرف وہ مشہور قراتین جو ہم کو ملی ہیں ان میں اس الْمَلَکَیْنِ کو فرشتے ہی لیا گیا ہے بادشاہ نہیں -اپ خود غور کریں کہ ما نافیہ لیں اور ترجمہ کریں واتبعوا ما تتلو الشیاطین علی ملك سلیمان وما كفر سلیمان ولكن الشیاطین كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل علی الملكین ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتی يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر

اور (یہود) لگے اس (علم) کے پیچھے جو شیطان مملکت سلیمان کے حوالے سے پڑھتے تھے اور سلیمان نے تو کفر نہیں کیا، بلکہ شیاطین نے کفر کیا جو لوگوں کو سحر سکھاتے تھے اور بابل میں دو فرشتوں ھاروت وماروت پر (کچھ) نازل نہیں ہوا تھا تو (وہ بھی) اس میں سے کسی کو نہ سکھاتے تھے حتی کہ کہتے ہم فتنہ ہیں، کفر مت کر

غور کریں فرشتے سکھاتے اور کہتے کہ کفر مت کر – فرشتوں پر نازل کچھ بھی نہیں ہوا تھا لیکن وہ لوگوں کو کفر بھر بھی سکھا رہے تھے تو یہ باغی فرشتے کون تھر

یہ نظریہ اہل کتاب کا ہے کہ فرشتوں میں باغی ہیں ان کو

Fallen Angels

کہا جاتا ہر

روایات یقینا ضعیف ہیں جو اسرائیلیات میں سے ہیں لیکن ما نافیہ ماننے سے بھی وہی نتیجہ نکل رہا ہے جو اہل کتاب کا فرشتوں کے حوالے سے ہے کہ وہ کفر سکھا رہے تھے

اب جو ما نافیہ مانتے ہیں ان کے آوٹ پٹانک ترجمے دیکھتے ہیں

مولوی بشیر کتاب تنزیل القرآن فی رد سحر الشیطان میں ترجمہ کرتے ہیں نہ سلیمان نے کفر کیا اور نہ دو فرشتوں پر سحر اتارا گیا بلکہ یہ کافرانہ کام شیاطین یعنی بابل شہر میں ہاروت و ماروت نامی جادو گر کرتے تھے وہ لوگوں کو جادو کی تعلیم دیتے تھے

نوك : باروت و ماروت دو جادو گر بيس

غیر مقلد عالم ثنا الله امرتسری تفسیر میں ترجمہ کرتے ہیں

اور نہ اتارا گیا دو فرشتوں پر (شہر) بابل میں اور وہ کسی کو جادو نہ سکھاتے جب تک یہ نہ کہ لیتر کہ ہم تو خود مبتلا ہیں پس تو کافر مت ہو

نوٹ امرتسری کا کمال دیکھیں – ہاروت و ماروت کا نام ہی ترجمہ سے غائب کر دیا کہتے ہیں نہ ہو گا بانس نہ بجے کی بانسری – مزید کہ فرشتے مبتلا ہیں؟ ایک ہوتا ہے فتنہ میں مبتلا کرنا یہ مکلف مخلوق کے ساتھ ہوتا ہے دوسرا ہوتا ہے فتنہ نازل کرنا یہ فرشتے بحکم الہی کرتے ہیں

ان دونوں کا امرتسری کو فرق معلوم نہیں اور لگے ترجمہ کرنے

غیر مقلدین کے شیخ عرب و عجم محمد بدیع الدین راشدی نے اس کا ترجمہ کیا ہے

وہ کفر سلیمان نے نہیں کیا بلکہ شیطانوں (ہاروت و ماروت) نے کیا کہ لوگوں کو جادو سکھاتے تھے حالانکہ یہ حکم بابل (شہر) میں دو فرشتوں پر نازل نہیں کیا گیا تھا اور وہ دونوں ہاروت و ماروت کسی کو بھی جادو نہیں سکھاتے جب تک کہ ان کو یہ نہ کہتے تھے کہ ہم تو خود اس کفر میں مبتلا ہیں پھر تم کافر نہ بنو نوٹ: یھاں ہاورت و ماروت کو شیطان قرار دے دیا گیا ہے جو قرآن کی لفظی تحریف ہے پھر تضاد دیکھیں ہاروت و ماروت شیطان ہیں لیکن کسی کو بھی

جادو نہیں سیکھاتے؟

قرطبی نے تفسیر میں لکھا ہے

کلام میں تھوڑی تقدیم و تاخیر ہے یعنی عبارت اس طرح ہو گی کہ وما کفر سلیمان وما انزل علی الملکین و لکن الشیاطین کفروا

نوٹ: راقم کہتا ہے تحریف قرآن کی بدترین مثالوں میں سے ایک ہے

ان ترجموں میں اختلاف ہے اور تضاد بھی ہے ایسا ہونا کتاب الله کی شان نہیں ہے – یہ کوئی معمولی فرق نہیں یا الفاظ کے چناو کا فرق نہیں معنی کلام کا فرق ہے یہاں تک کہ منحرفین اس آیت میں الفاظ کو اگے پیچھے کر رہے ہیں تاکہ اپنی پسند کا مفہوم کشید کر سکیں

قرآن کے لئے اللہ تعالی کا فرمان ہے

اس میں باطل نہ آگے سے اتا ہے نہ پیچھے سے

آپ تحریف میں مبتلا نہ ہوں یہ بھی کفر ہر

يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون

انہوں نے کلام الله سنا پھر تحریف کی بعد اس کے کہ سمجھا اور وہ جانتے

## سوال

بھائی تیسری صدی میں جو معتزلہ نے انکار کیا تھا کہ فرشتوں کی ذریعے جادو نازل نہیں ہوا اور شر کی نسبت اللہ کی طرف نہیں کی جا سکتی تو سوال یہ ہے کہ انہوں نے ملائکہ کے ذریعے جادو کے نازل ہونے سے انکار کیا یا سرے سے جادو ہی کا انکار کیا

جواب

مجوس کے مطابق اس کائنات میں دو متضاد قوتیں کار فرما ہیں ایک اہرمن ہے اور ایک یزداں ہے- یزداں انسان کا ہمدرد ہے وہ شر کا خالق نہیں – اہرمن شر کا خالق ہے

اس مذھب کے اثرات معتزلہ پر ہوئے اور فلسفہ یونان سے بھی یہ متاثر تھے جس میں جو چیز عقل میں نہ آئے وہ غلط تھی لہذا فلاسفہ یونان تخلیق کائنات کے قائل نہیں تھے اور نہ قیامت کے قائل تھے

رومی و یونانی توہم پرست تھے ان میں متھالوجی مذھب تھا اس میں سحر کا وجود بھی تھا لیکن ان کے فلسفی اس کا انکار کرتے ان کے نزدیک نبوت بھی کوئی چیز نہیں تھی بلکہ دماغی خلل تھا

معتزلہ مسلمان تھے لیکن وہ تطبیق کی صورت دیکھتے تھے کہ جہاں تک ہو سکے قرآن و حدیث کی وہ تشریح کی جائے تو فلسفہ سے میل کھا رہی ہو معتزلہ نے جادو کا سرے سے انکار کیا مثلا الزمخشری تفسیر میں آیت قال بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِینُّهُمْ یُخیَّلُ إِلَیْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَی (66) پر لکھتر ہیں

يروى أنهم لطخوها بالزئبق فلما ضربت عليها الشمس اضطربت واهتزت، فخيلت ذلك.

روایت کیا ہے کہ انہوں نے ان لاٹھی رسیوں کو مرکری لگا رکھا تھا پس جب سورج کی روشنی پڑی تو اس میں حرکت ہوئی اور یہی تخیل ہوا

موسی علیہ السلام کو اس جادو کا رد کرنے کے لئے کوئی اژدھا درکار نہیں تھا وہ ان رسیوں کو اٹھا کر لوگوں پر پھینک دیتے اور کہتے اس پر تو مرکری لگا رکھا

سمے

هاروت ماروت كے سلسلے ميں زمخشرى كهتے ہيں والذي أنزل عليهما هو علم السحر ابتلاء من اللّه للناس ان پر سحر نازل ہوا تاكہ لوگوں كى آزمائش الله تعالى كريں ليكن ہاروت و ماروت كو بادشاہ قرار ديا

اس طرح جادو کو ایک شعبدہ بازی قرار دے دیا جس کو لوگوں نے سکھایا یا گھڑا – لیکن اس تفسیر میں بہت جھول رہ گیا کیونکہ زمخشری نے کہا سحر نازل ہوا ؟ تو کس نے بادشاہوں پر نازل کیا ؟ کیا شیطان نے القا کیا ؟ ان سوالوں کا کوئی جواب نہیں دیتے

معتزلہ کے بارے میں جو مشہور قول ہے وہ یہی ہے کہ وہ سحر کی تاثیر کا انکار کرتے تھے یعنی سرے سے جادو کا انکار کیا اور فرشتوں کے بجائے اس کو بادشاہوں پر کہا نازل ہوا

سوال

اس تحریر پر رائے درکار ہے جادو کا مفصل جائزہ ، جادو کی حقیقت

یہ روایت بخاری شریف سمیت ساری حدیث کی کتابوں میں آئی ھے اور راوی سارے ثقہ ھیں روایت کے لحاظ سے اس پر کوئی بات نہیں کی جا سکتی ،مگر اس پر کچھ سوال وارد ھوتے ھیں جن کا جواب تو کوئی دیتا نہیں، مگر راویوں کے پیچھے چھپنے کی کوشش ضرور کی جاتی ھے! ایک تھے ھشام ابن عروہ ابن زبیر جنہوں نے اپنی عمر کے آخری ایام میں عراق میں جا کر اس

حدیث کو140ھ میں بیان کیا ان کے ماضی کی اتھارٹی پر امام بخاری نے اس حدیث کو لر لیا اور ان کی آخری کیفیت کو نہیں دیکھا جب کہ وہ سٹھیا گئر تھے - اب امام بخاری کے بعد تو پھر دوسرے محدثین ان کی روایت پر ٹوٹ پڑے، جب کہ امام مالک اور امام ابوحنیفہ نے جو براہ راست ان کے شاگرد تھے ان دونوں نے ان سے جادو کی حدیث نہیں لی بلکہ امام مالک نے تو صاف کہہ دیا کہ هشام کی عراقی روایات سرے بُو آتی هرے امام ابو حنیفہ کرے اصولِ حدیث میں یہ بات طرح شدہ هر اور امام ابوحنیفہ کا حدیث لینر کر معاملر میں رویہ تمام ائمہ سے زیادہ سخت اور منطقی ھے آپ فرماتے ھیں کہ جو واقعہ عقلاً اپنے وقوع پر بہت سارمے افراد کا مطالبہ کرتا ہے اس کو کوئی ایک آدھ بندہ روایت کرمے تو وہ حدیث مشکوک ہو گی اب آپ غور فرمایئر کہ نبی صلى الله عليه وسلم پر جادو هوا 6 ماه رها بعض روايات ميں ايک سال رها اور کیفیت یہ بیان کی گئی ہے کہ کان یدور ویدور لایدری ما اصابہ او ما بہ آپ چکر پر چکر کاٹتر مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو سمجھ نہ لگتی کہ آپ کو ہوا کیا ہے بعض دفعہ آپ اپنی بیویوں کے پاس نہ گئے ہوتے مگر آپ کو خیال ہوتا کہ آپ گئے تھے اور بعض دفعہ دیگر معاملات میں بھی اس قسم کا مغالطہ لگا

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس وقت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی 9 بیویوں تھیں اگر یہ معاملہ اس حد تک خراب تھا تو یہ سب بیویوں کی طرف سے آنا چاھئے تھے جب کہ یہ صرف ایک بیوی حضرت عائشہؓ کی طرف منسوب ہے اگر یہ واقعہ ایسے ہی تھا تو عقل کہتی ہے کہ حضرت عائشہؓ کو سب سے پہلے اپنے والد کو خبردار کرنا چاھیئے تھا کہ آپ کے خلیل کے ساتھ یہ ہو گیا

ھے، یوں یہ تمام صحابہ میں مشہور ہو جانا چاھئے تھا نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو قیامت تھی کوئی معمولی زکام کا واقعہ نہیں تھا نبوت اور وحی داؤ پر لگی ہوئی تھی مگر یہ نہیں ہوا، خیر حضرت عائشہؓ کو دوسرے نمبر پر اپنی سوکنوں کر ساتھ اس کو شیئر کرنا چاھئے تھا اور ان سے بھی تصدیق کرنی تھی کہ کیا ان کو بھی نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں کوئی غیر معمولی تبدیلی نظر آئی ھے وہ بھی نہیں ھوا ، حضرت عائشہؓ نے ذکر بھی کیا تو صرف ایک بندے سے یعنی اپنے بھانجے عروہ سے عروہ نے بھی اسے چھپائے رکھا اور کسی سرے ذکر نہیں کیا سوائر اپنر ایک بیٹر کر وہ بیٹا بھی اسر 70 سال سینر سر لگائر رہا اور جب حضرت عائشہؓ سمیت کوئی صحابی اس کی تصدیق کرنر والا نہ رہا تو 90 سال کی عمر میں عراق جا کر یہ واقعہ بیان کیا اور مدینر والوں کو عراق سر خبر آئی کہ نبیصلی اللہ علیہ وسلم پر جادو بھی هوا تھا اب اس پر میں اپنی زبان میں تو کچھ نہیں کہتا مگرفقہ حنفی کر امام ابوبكر جصاص رحمة اللہ عليہ نرِ اپني احكام القرآن ميں اس پر جو تبصرہ كيا هر اسی پر کفایت کرتا هوں کہ اس حدیث کو زندیقوں نے گھڑا هے اللہ انہیں قتل کرے نبیصلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان اور اس حدیث پریقین ایک سینے میں جمع نہیں ہو سکتے اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو ہو گیا ہے تو پھر نبوت پر سوالیہ نشان لگ جاتا ہر اور اگر نبی تھے تو پھر جادو کا امکان تک نہیں افسوس یہ ھے کہ امام ابوحنیفہ کے اس حدیث کو مسترد کر دینے اور امام ابوبکر الجصاص کے انکار کے باوجود ،ماشاء اللہ احناف ھی اسر اولمپک کی مشعل کی طرح لئے دوڑ رھے ھیں ، کیونکہ اس سر ان کی روٹیاں جُڑی ھیں یہ كالے كے مقابلے میں چٹا جادو كر كے كماتے هیں اور يوں كالے اور چٹر جادو

کے تال میل سے جادو کی سائیکل کے یہ دو پیڈل چل رھے ھیں یہ ایک بہت بڑا سوال ھے کہ شرک کے یہ اڈے جو زیادہ تر زندیقوں کے قبضے میں ھیں عیسائی جادوگر اور بدقماش عامل اپنی دکانیں اسی حدیث اور ھمارے بررگوں کے تعاون سے ھی چلا رھے ھیں جہاں نہ صرف ایمان لٹتا ھے بلکہ مال کے ساتھ عصمتیں بھی بھینٹ چڑھتی ھیں ھم آخر لوگوں کو کیسے روکیں اور کیسے یقین دلائیں کے اللہ کے سوا کوئی نفع نقصان نہیں دے سکتا اس صحیح حدیث کو بھی ھم آنکھ میں آنکھ ڈال کر نہیں سنا سکتے کہ سارے زمین والے اور سارے آسمان والے ، تیرے پچھلے جو مر گئے وہ بھی جو قیامت تک آنے والے ھیں وہ بھی ملکر تجھے کوئی نقصان پہنچانا چاھئیں تو نہیں پہنچا سکتے ،سوائے اس کے جو اللہ نے رحم مادر میں تیرے مقدر میں لکھ دیا تھا اور اگر یہ سارے تجھے نفع دینا چاھیئی تو رائی کے دانے کے برابر نفع نہیں دے سکتے سوائے اس کے جو رحم مادر میں اللہ نے تیرے لئے لکھ دیا ھے سیاھی خشک ھو گئی ھے اور قلم روک لیا گیا ھے

# جواب

اس اقتباس میں مفروضہ ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم پر جادو کیا گیا اس کو صرف هشام بن عروہ نے روایت کیا ہے

ہشام بن عروہ نے ہی صرف ان روایات کو بیان نہیں کیا آوروں نے بھی کیا ہے مثلا زید بن ارقم سے روایت کیا گیا ہے

طبقات ابن سعد میں ہے

َ عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ ثُمَامَةَ الْمُحَلَّمِيُّ الثَّوْرِيُّ عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ ثُمَامَةَ الْمُحَلَّمِيُّ أَخْبَرَنَا مُوسَى بْنُ مَسْعُودٍ. أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ ثُمَامَةَ الْمُحَلَّمِيُ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ قَالَ: عَقَدَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ. يَعْنِي لِلنَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عُقَدًا وَكَانَ يَعُودَانِهِ فَقَالَ أَحَدُهُمَا عُقَدًا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَلَوْ أَخْرَجَهُ لِصَاحِبِهِ: تَدْرِي مَا بِهِ ؟ عَقَدَ لَهُ فَلانُ الأَنْصَارِيُّ وَرَمَى بِهِ فِي بِعْرِ كَذَا وَكَذَا وَلَوْ أَخْرَجَهُ لِصَاحِبِهِ: تَدْرِي مَا بِهِ ؟ عَقَدَ لَهُ فَلانُ الأَنْصَارِيُّ وَرَمَى بِهِ فِي بِعْرِ كَذَا وَكَذَا وَلَوْ أَخْرَجَهُ لَكُوفِي وَلَا أَلُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَمَا حَدَّثَ بِهِ وَلا رُئِيَ فِي وَجْهِهِ.

ثمامة بن عقبة المحلمی نے زید بن ارقم رضی الله عنہ سے روایت کیا کہ انصار میں سے ایک شخص نے گرہ لگائی یعنی نبی صلی الله علیہ وسلم پر اور اس کو ایک کنواں میں ڈالا -پس دو فرشتے آئے عیادت کے لئے اور ایک نے دوسرے سے کہا ان کو کیا ہوا ہے ؟ ان پر فلاں انصاری نے گرہ باندھی ہے جو اس کنواں میں ہے اس کو نکالا جائے تو شفا مل جائے گی- پس لوگوں کو اس کنواں تک بھیجا جس کا پانی ہرا تھا پس اس کو نکالا اور اس گرہ کو وہاں پایا اور پھینکا گیا

اس کو ثمامة بن عقبة المحلمی الکوفی نے روایت کیا ہے جس کو ثقہ کہا گیا ہے

مصنف ابن ابی شیبه میں ہے

یزید بن حیان التیمی ، الکوفی ثقہ ہے

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو مُعَاوِيَةً، عَنِ الْأَعْمَشِ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ حِيَّانَ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ، قَالَ: " سَحَرَ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلٌ مِنَ الْيَهُودِ، فَاشْتَكَى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِذَلِكَ أَيَّامًا، فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ فَقَالَ: إِنَّ رَجُلًا كَذَا مِنَ الْيَهُودِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِيًّا، سَحَرَكَ، عَقَدَ لَكَ عُقَدًا، فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِيًّا، فَاسْتَخْرَجَهَا فَجَاءَ بِهَا، فَجَعَلَ كُلَّمَا حَلَّ عُقْدَةً وَجَدَ لِذَلِكَ خِفَّةً، فَقَامَ النَّبِيُّ صَلَّى صَلَّى قَامَ النَّبِيُّ صَلَّى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِيًّا،

اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَأَنَّمَا نَشِطَ مِنْ عِقَالٍ، فَمَا ذَكَرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ النَّهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ النَّهُ وَكِلَّ رَآهُ فِي وَجْهِهِ قَطُّ "

یزید بن حیان التیمی نے زید رضی الله عنه سے روایت کیا که نبی پر سحر کیا گیا یہود میں سے ایک شخص نے ....

اس كو شيعوں نے بھى روايت كيا ہے بحار الأنوار

لمؤلف محمد باقر المجلسيي

الناشر: مؤسسة الوفاء - بيروت - لبنان

عن محمد بن سنان، عن المفضل (8)، عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: إن جبرئيل (عليه السلام) أتى النبي (صلى الله عليه وآله) وقال له: يا محمد، قال: لبيك يا جبرئيل، قال: إن فلان اليهودي سحرك، وجعل السحر في بئر بني فلان، فابعث إليه – يعني إلى البئر – أوثق الناس عندك، وأعظمهم في عينك (9)، وهو عديل نفسك، حتى يأتيك بالسحر، قال: فبعث النبي (صلى الله عليه وآله) علي بن أبي طالب (عليه السلام) وقال: انطلق إلى بئر ذروان فإن فيها سحرا سحرني به لبيد بن أعصم اليهودي فأتني به، قال علي (عليه السلام): فانطلقت في حاجة رسول الله (صلى الله عليه وآله)

علی علیہ السلام نے کہا جبریل ، رسول الله صلی الله علیہ و اله کے پاس آئے اور کہا اے محمد اپ نے فرمایا لبیک یا جبریل- جبریل نے کہا فلاں یہودی نے اس پر جادو کیا ہے اور اس کو فلاں کنواں میں رکھا ہے پس اپ نے وہاں لوگ بھیجیں یعنی کنواں کی طرف وہ لوگ جو سب میں ثقہ ہوں اپ کے نزدیک اور اپ کی نگاہ میں سب سے بہتر ہوں ... پس نبی صلی الله علیہ وسلم نے علی کو بھیجا نگاہ میں سب سے بہتر ہوں ... پس نبی صلی الله علیہ وسلم نے علی کو بھیجا

اور کہا اس کنواں ذروان تک جاؤ اس میں جادو ہے – مجھ پر لبید بن اعصم یہودی نے سحر کیا ہے

لہذا اس کو روایت کرنے میں ہشام کا تفرد نہیں ہے

ہشام سر اس کو ان لوگوں نر لیا

عِيسَى بْنُ يُونُسَ

أَبُو أُسَامَةً حَمَّادُ بْنُ أُسَامَةً

أُنَسُ بْنُ عِيَاضِ

وُ هَيْبُ

عَبْدُ اللَّهِ بْنُ نُمَيْرِ

يحيى القطان

الليث بن سعد

مرجى بن رجاء

سُفْيَانُ بن عيينة

معمر بن راشد

أنس بن عياض

مسلمة بن سعيد

عبد الله بن نمير

اس میں سُفْیَانُ بن عیینة اور یحیی القطان جیسے محدثین بھی ہیں-

اس دور میں معتزلة اور الجهمية كي وجہ سے سحر كا ہي سرمے انكار ہو رہا تھا

لہذا جو اس واقعہ کو جانتے تھے انہوں نے اس کو بیان کیا

امام مالک کو ہشام کی عراق والی روایات پر اعتراض تھا کیونکہ انہوں نے روایات بیان کرنے میں غلطیاں کی ہیں نہ کہ سحر والی روایت کی وجہ سےراقم خود بھی کہتا ہے کہ ہشام نے عراق میں غلطیاں کی ہیں لیکن یہ الفاظ کی تبدیلی ہے – ان کو آگے پیچھے کرنا ہے امام مالک نے بہت سی روایات کو لکھنے سے منع کیا ان میں کہیں بھی سحر

الجصاص نے کہا: حدیث کو زندیقوں نے گھڑا ھے

کی روایت کا ذکر نہیں ہر

تبصرہ: کس نے گھڑا؟ کیونکہ اس میں ہشام کا تفرد نہیں ہے اور لوگ بھی ہیں اور تحقیق کریں اور سارا ملبہ ہشام پر گرا دیں تو پھر الجصاص کو اور منکرین تاثیر جادو کو ہشام کی تمام روایات کو رد کر دینا چاہیے کیونکہ یہ زندقہ ہے نہ کہ بدعتی رائے۔ مثلا محدثین کا اصول ہے کہ راوی اگر اپنی بدعتی رائے کی حدیث بیان کرے تو رد ہو گی – یہ اصول رافضی راویوں کے لئے استمعال کیا جاتا ہے۔ لیکن جب کسی راوی کو زندیق قرار دیا جائے تو یہ کفر کا فتوی ہے اس سے عدالت ساقط ہوتی ہے اب اس کی تمام روایات رد ہوں گی۔ لہذا ان لوگوں کو ہشام سے برات کا اظہار کرنا چاہیے

دوم: اگر منکرین تاثیر سحر سمجهتے ہیں ہشام سٹھیا گئے تھے تو ان کو وہ تمام روایات رد کرنا ہوں گی جو عراقی ہشام سے روایت کریں لہذا ان کو تحقیق کرنا ہوں گی کہ ہشام سے بصری کوفی کون روایت کر رہا ہے

لیکن راقم کے علم میں ہے ایسا یہ نہیں کرتے کتاب أحکام القرآن میں أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي (المتوفى: 370هـ) نے ٢٠ سے اوپر بار هِشَامُ بْنُ عُرْوَةَ كى روايت سے دليل لى ہے يہ كھلا تضاد ہے

# سوال

اسلام وعلیکم ۔۔۔ بھائی اک سوال ہے سورہ یونس میں ہے وما انتم بمعجزین۔۔۔ اور جم عاجز کرنے والے نہیں ہو ۔۔۔ اور سورہ بقرہ میں ہے وما انزلنا ۔۔۔ اور جو نازل ہوا ۔۔۔ اب سوال یہ ہے کہ دونوں آیتوں میں وما آیا ہے اک جگہ نافیہ ہے اور اک جگہ موصولہ ۔۔ اب اس کی پہچان کیسے کی جائے کہ کس مقام پر وما نافیہ ہوتا ہے اور کس مقام پر موصولہ ہوتا ہے ۔۔ کیا عربی قواعد میں کوئی قاعدہ ہے جس سے یہ معلوم ہو سکے برائے مہربانی رہنمائی فرما دیں ۔۔ جذاک اللہ خیرا جواب

کلام میں اس طرح کا کوئی قاعدہ نہیں جس سے حتما متعین ہو جائے کہ ما کون سی ہے ؟ موصولہ ہے یا نافیہ – یہ تو ذہن خود طے کرتا چلا جاتا ہے کہ بولنے والا کیا کہہ رہا ہے لیکن جب اس قسم کی بحث ہو جہاں کلام کو تبدیل کیا جائے تو پھر یہ مباحث جنم لے لیتے ہیں

ایسا اردو میں بھی ہوتا ہے کہ اپ کہتے ہیں

الهو مت بيڻهو

اس میں جس کو کہا گیا ہے اس کو خوب معلوم ہے کہ اٹھنے کا حکم دیا جا رہا ہے یا بیٹھنے کا

لہذا جب اپ تعصب سے بری ہو کر کتاب الله کو دیکھیں تو اس میں ما کو

سوال

اہل تشیع کا کہنا ہے کہ ہاروت و ماروت پر جادو نازل نہیں کیا گیا تھا کیا یہ درست ہے ؟

جواب

اس قسم کی ایک روایت شیعہ تفسیر میں امام حسن عسکری سے منسوب کی گئی ہے جو آخری ظاہر امام تھے

مسند امام رضا میں ہرے

قال يوسف بن محمد بن زياد وعلي بن محمد بن يسار عن أبويهما أنهما قالا: قلنا للحسن بن علي عليهما السلام: فإن قوما عندنا يزعمون أن هاروت وماروت ملكان اختارهما الله من الملئكة لما كثر عصيان بنى آدم وأنزلهما مع ثالث لهما إلى دار الدنيا وأنهما افتتنا بالزهرة و أرادا الزنا بها وشربا الخمر وقتلا النفس المحرمة وأن الله عز وجل يعذبهما ببابل وأن السحرة منهما يتعلمون السحر، وأن الله تعالى مسخ تلك المرأة هذا الكوكب الذى هو الزهرة. فقال الإمام عليه السلام: معاذ الله من ذلك! إن ملئكة الله معصومون محفوظون من الكفر والقبائح بألطاف الله تعالى، قال الله عز وجل فيهم (لا يعصون الله ما أمرهم و يفعلون ما يؤمرون

یوسف بن محمد بن زیاد اور علی بن محمد بن یسار نے اپنے اپنے باپوں سے روایت کیا کہ ہم میں بن علی علیہما السلام سے کہا کہ ہم میں سے (یعنی شیعوں میں سے) ایک قوم دعوی کرتی ہے کہ ہاروت و ماروت فرشتوں میں

سے اللہ نے چنے جب نبی آدم میں گناہ بڑھے ، ان کو ایک تیسرے کے ساتھ دنیا میں بھیجا اور ان کو الزہرہ سے فتنہ میں ڈالا گیا اور انہوں نے زنا کا ارادہ کیا اور شراب پی اور محرم قتل نفس کیا اور اللہ نے ان کوعذاب دیا بابل میں اور جادو گر ان سے جادو سیکھتے تھے – اور اللہ نے اس عورت کو مسخ کر دیا یہ وہی ستارہ ہے جس کو الزہرہ کہا جاتا ہے – پس امام علیہ السلام نے فرمایا اللہ کی پناہ اس سب سے – فرشتے تو معصوم ہیں محفوط ہیں کفر سے اور اللہ کی جانب میں قبیح کرنے سے کیونکہ اللہ تعالی نے خبر دی یہ اللہ کی نافرمانی نہیں کرتے میں قبیح کرنے سے کیونکہ اللہ تعالی نے خبر دی یہ اللہ کی نافرمانی نہیں کرتے اس پر جو حکم کیا جاتا ہے اور کرتے ہیں جو امر کیا جاتا ہے راقم کہتا ہے یہ روایت شیعہ علماء رجال کے نزدیک غیر ثابت ہے یوسف بن محمد بن زیاد ایک مجہول شخص ہے اسی طرح علی بن محمد بن یوسف بن محمد بن ریاد ایک مجہول شخص ہے اسی طرح علی بن محمد بن

كتاب معجم رجال الحديث از السيد ابوالقاسم الموسوى الخوئي كر مطابق أقول: التفسير المنسوب إلى الامام العسكري عليه السلام، إنما هو برواية هذا الرجل وزميله يوسف بن محمد بن زياد، وكلاهما مجهول الحال، ولا يعتد برواية أنفسهما عن الامام عليه السلام

تفسیر جو امام حسن عسکری سے منسوب ہے وہ اس شخص (علي بن محمد بن یسار) اور یوسف بن محمد بن زیاد سے منسوب ہے اور دونوں مجہول الحال ہیں

اسى كتاب ميں الخوئي كہتے ہيں

في الحديث 1 ، من الباب 27 ، فيما جاء عن الرضا عليه السلام ، في هاروت وماروت من العيون : الجزء 1 ، وغير بعيد أن تكون كلمة عن أبويهما

اور وہ حدیث جو ہاروت ماروت کے حوالے سے امام رضا سے اتی ہے ... ان میں بعید نہیں کہ یہ یہ الفاظ انہوں نے اپنے باپوں سے لئے ہوں اسی کتاب میں ابوالقاسم الموسوی الخوئي کہتے ہیں یوسف بن محمد بن زیاد ... أقول: إنه رجل مجھول الحال میں کہتا ہوں یہ مجہول الحال ہے

دوسری طرف شروع کی تفسیر مثلا القمی میں پوری ہاروت ماروت اور الزہرہ والی روایت بلا جرح نقل کی گئی ہے

وقوله (واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما انزل على الملكين ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من احد حتى يقولا انما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه إلى قوله - كانوا يعلمون) فانه حدثني ابي عن ابن ابي عمير عن ابان بن عثمان عن ابي بصير عن ابي جعفر عليه السلام قال ان سليمان بن داود امر الجن والانس فبنوا له بيتا من قوارير قال فبينما هو متكئ على عصاه ينظر إلى الشياطين كيف يعملون وينظرون اليه إذا حانت منه التفاتة فاذا هو برجل معه في القبة، ففزع منه وقال من انت؟ قال انا الذي لا اقبل الرشى ولا اهاب الملوك، انا ملك الموت، فقبضه وهو متكئ على عصاه فمكثوا سنة يبنون وينظرون اليه ويدانون له ويعملون حتى بعث الله الارضة فاكلت منساته وهي العصا فلما خر تبينت الانس ان لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا سنة في العذاب المهين فالجن تشكر الارضة بما عملت بعصا سليمان، قال فلا تكاد تراها في مكان الا وجد عندها ماء وطين فلما هلك سليمان وضع ابليس السحر وكتبه في كتاب ثم طواه وكتب على ظهره " هذا ما وضع آصف بن برخيا للملك سليمان بن داود من ذخاير كنوز العلم من اراد كذا

وكذا فليفعل كذا وكذا " ثم دفنه تحت السرير ثم استثاره لهم فقرأه فقال الكافرون ما كان سليمان عليه السلام يغلبنا الا بهذا وقال المؤمنون بل هو عبدالله ونبيه فقال الله جل ذكره " واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما انزل على الملكين ببابل هاروت وماروت " إلى قوله (فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من احد الا باذن الله) فانه حدثني ابي عن الحسن بن محبوب عن على بن رياب عن محمد بن قيس عن ابي جعفر عليه السلام قال سأله عطاء ونحن بمكة عن هاروت وماروت فقال ابوجعفر ان الملائكة كانوا ينزلون من السماء إلى الارض في كل يوم وليلة يحفظون اوساط اهل الارض من ولد آدم والجن ويكتبون اعمالهم ويعرجون بها إلى السماء قال فضج اهل السماء من معاصى اهل الارض فتوامروا(1) فيما بينهم مما يسمعون ويرون من افترائهم الكذب على الله تبارك وتعالى وجرء تهم عليه ونزهوا الله مما يقول فيه خلقه ويصفون، فقال طائفة من الملائكة " يا ربنا ما تغضب مما يعمل خلقك في ارضك ومما يصفون فيك الكذب ويقولون الزور ويرتكبون المعاصى وقد نهيتهم عنها ثم انت تحلم عنهم وهم في قبضتك وقدرتك وخلال عافيتك " قال ابوجعفر (ع) فاحب الله ان يرى الملائكة القدرة ونافذ امره في جميع خلقه ويعرف الملائكة ما من به عليهم ومما عدله عنهم من صنع خلقه وما طبعهم عليه من الطاعة وعصمهم من الذنوب، قال فاوحى الله إلى الملائكة ان انتخبوا منكم ملكين حتى اهبطهما إلى الارض ثم اجعل فيهما من طبايع المطعم والمشرب والشهوة والحرص والامل مثل ما جعلته في ولد آدم ثم اختبرهما في الطاعة لي، فندبوا إلى ذلك هاروت وماروت وكانا من اشد الملائكة قولا في العيب لولد آدم واستيثار غضب الله عليهم، قال فاوحى الله اليهما ان اهبطا إلى الارض

فقد جعلت فيكما من طبايع الطعام والشراب والشهوة والحرص والامل مثل ما جعلته في ولد آدم، قال ثم اوحي الله اليهما انظرا ان لا تشركا بي شيئا ولا تقتلا النفس التي حرم الله ولا تزنيا ولا تشربا الخمر قال ثم كشط عن السماوات السبع ليريهما قدرته ثم اهبطهما إلى الارض في صورة البشر ولباسهم فهبطا ناحية بابل فوقع لهما بناء مشرق فاقبلا نحوه فاذا بحضرته امرأة جميلة حسناء متزينة عطرة مقبلة مسفرة نحوهما، قال فلما نظرا اليها وناطقاها وتأملاها وقعت في قلوبهما موقعا شديدا لموقع الشهوة التي جعلت فيهما فرجعا اليها رجوع فتنة وخذلان وراوداها عن نفسهما فقالت لهما ان لي دينا ادين به وليس اقدر في ديني على ان اجيبكما إلى ما تريدان إلا ان تدخلا في ديني الذي ادين به فقالا لها وما دينك؟ قالت لي آله من عبده وسجد له كان لي السبيل إلى ان اجيبه إلى كل ما سألني، فقالا لها وما الهك قالت الهي هذا الصنم قال فنظر احدهما إلى صاحبه فقال هاتان خصلتان مما نهانا عنهما الشرك والزنا لانا ان سجدنا لهذا الصنم وعبدناه اشركنا بالله وانما نشرك بالله لنصل إلى الزنا وهو ذا نحن نطلب الزنا وليس نخطأ الا بالشرك فائتمرا بينهما [57]

فغلبتهما الشهوة التي جعلت فيهما، فقالا لها فانا نجيبك ما سألت، فقالت فدونكما فاشربا هذا الخمر فانه قربان لكما عنده به تصلان إلى ما تريدان، فائتمرا بينهما فقالا هذه ثلاث خصال مما نهانا ربنا عنها الشرك والزنا وشرب الخمر وانما ندخل في شرب الخمر والشرك حتى نصل إلى الزنا فائتمرا بينهما، فقالا ما اعظم البلية بك قد أجبناك إلى ما سألت، قالت فدونكما فاشربا من هذا الخمر واعبدا هذا الصنم واسجدا له، فشربا الخمر وعبدا الصنم ثم راوداها من نفسها فلما تهيأت لهما وتهيئا لها دخل عليهما سائل يسأل، فلما رء اهما ورأياه ذعرا منه فقال لهما

انكما لامرء ان ذعران فدخلتما بهذه المرأة العطرة الحسناء، انكما لرجلا سوء وخرج عنهما فقالت لهما لا والهي لا تصلان الآن الي وقد اطلع هذا الرجل على حالكما وعرف مكانكما ويخرج الآن ويخبر بخبركما ولكن بادرا إلى هذا الرجل فاقتلاه قبل ان يفضحكما ويفضحني ثم دونكما فاقضيا حاجتكما وانتما مطمئنان آمنان، قال فقاما إلى الرجل فادركاه فقتلاه ثم رجعا اليها فلم يرياها وبدت لهما سوء اتهما ونزع عنهما رياشهما واسقط في ايديهما، قال فاوحى الله اليهما انما اهبطتكما إلى الارض مع خلقي ساعة من النهار فعصيتماني باربع من معاصي كلها قد نهيتكما عنها فلم تراقباني فلم تستحيا منى وقد كنتما اشد من نقم على اهل الارض للمعاصى واستسجز اسفى وغضبي عليهم، ولما جعلت فيكما من طبع خلقي وعصمني اياكما من المعاصى فكيف رأيتما موضع خذلاني فيكما، اختارا عذاب الدنيا او عذاب الآخرة، فقال احدهما لصاحبه نتمتع من شهواتها في الدنيا اذ صرنا اليها إلى ان نصير إلى عذاب الآخرة، فقال الآخر ان عذاب الدنيا له مدة وانقطاع وعذاب الآخرة قائم لا انقضاء له فلسنا نختار عذاب الآخرة الدائم الشديد على عذاب الدنيا المنقطع الفاني قال فاختارا عذاب الدنيا وكانا يعلمان الناس السحر في ارض بابل ثم لما

علما الناس السحر رفعا من الارض إلى الهواء فهما معذبان منكسان معلقان في الهواء إلى يوم القيامة

قمی نے اس تفسیر میں پوری روایت

حدثنى ابي عن ابن ابي عمير عن ابان بن عثمان عن ابي بصير عن ابي جعفر عليه السلام

کی سند سے بیان کی ہے

یہ سند اہل تشیع کے ہاں سلسلہ الذهب کی حیثیت رکھتی ہے یہ اور بات ہے کہ ابان بن عثمان امامیہ شیعہ نہیں تھے الناووسیة تھے

کتاب رجال علي الخاقاني کے مطابق الناووسية سے مراد ہیں

الناووسية وهم القائلون بالامامة الى الصادق عليه السلام الواقفون عليه لزعمهم انه حى ولن يموت حتى يظهر ويظهر امره وهو القائم المهدى (قيل) نسبوا الى رجل يقال له ناووس (وقيل) الى قرية يقال لها ذلك ولكن المعروف هو الاول واما الفعل فكونه يروى عن الثقات أو الاجلة أو يروى الاجلة عنه سيما اهل الاجماع وخصوصا مثل ابن ابى عمير

الناووسية وہ ہیں جو صادق علیہ السلام کی امامت کے قائل ہیں انہی پر رکنے والے کہ ان کا دعوی ہے کہ وہ زندہ ہیں اور مرے نہیں حتی کہ ظاہر ہوں اور ان کا امر ظاہر ہو اور یہی قائم المہدی ہیں – کہا جاتا ہے یہ ایک شخص سے منسوب ہیں جس کو ناووس کہا جاتا تھا اور کہا جاتا ہے ایک بستی سے منسوب ہیں لیکن اول قول معروف ہے

# سوال

بھائی سوال یہ ہے کہ تعویذ لٹکانا شرک ہے اور یہ کہا جاتا ہے کہ تعویذ کو نافع وضار سمجھنا شرک ہے اب سوال یہ ہے کہ جو جادوئی تعویذ ہوتے ہیں ان کو کسی شر کا باعث سمجھا جا سکتا ہے یعنی کے ان تعویذات میں جو کلمات لکھے جاتے ہیں ان کی وجہ سے کسی کو نقصان پہنچ سکتا ہے یا یہ صرف اشارات کے طور پر ہوتے ہیں

جواب

صحیح کہا اپ نے تعوید کو نافع وضار سمجھنا شرک ہے اور یہ اصول ہے کسی بھی چیز کو نافع وضار سمجھنا شرک ہے اب چاہے یہ ایٹم بم ہو یا مشن گن نافع وضار صرف الله تعالی ہیں تمام عالم پر ان کا کنٹرول ہے

اب کوئی اپ کو نقصان پہنچانا چاہتا ہے تو انسانوں میں سے بعض ہو سکتا ہے اپ پر چھپ کر وار کریں گھات لگا کر اپ کو قتل کرنے کی کوشش کریں اور بعض لوگ ہو سکتا ہے جادو ٹونا کریں

اپ کو تو علم نہیں ہو گا کہ اپ کے لئے یہ کیا جا رہا ہے لیکن الله کو سب علم گا وہ اپ کو چاہے گا تو بچا لے گا اور اگر اس کا حکم الگ ہوا تو اپ کو نقصان ہو گا

جادو کس طرح اثر انداز ہو گا؟ ہو سکتا ہے جادو بنگال میں کیا جا رہا ہے جبکہ اپ پاکستان میں ہوں؟

میں سمجھتا ہوں اس میں شیاطین کا عمل ہو گا وہ اپ پر وسوسہ اندازی کریں گے اپ ڈپریشن کا شکار ہوں گے – اپ کو علم ہے ڈپریشن سے بہت سی جسمانی بیماریان منسلک ہیں جیسا ڈاکٹر کہتے ہیں یعنی شیطان اگرچہ اپ کے جسم کو کچھ نہیں کر سکتا لیکن اپ کو بھلا سکتا ہے وسوسہ یا وہم ڈال ڈال کر اپ کو پریشان کر سکتا ہے – دماغ اس اسٹریس کو جسم کی کسی یماری میں بدل سکتا ہے جو خالص جسم کا عمل ہے شیطان کا عمل نہیں ہے خور کریں

واضح رہے جو یہ کہتے ہیں کہ شیطان طاعون یا استحاضہ کی بیماری لاتا ہے وہ غلط کہتے ہیں- بیماری من جانب اللہ ہے لیکن شیطان کو جو چھوٹ ملی ہے اس میں وہ اس حد تک جائے گا جہاں تک اس کے لئے ممکن ہے

آخر میں اصول وہی چلے گا کہ نقصان اللہ کی طرف سے ہے اگر الله کا حکم ہوا تو اپ کا دماغ اس اسٹریس کو نہیں لے گا اپ کا جسم بھی صحیح رہے گا

سوال سورہ طہ میں ہے

قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّيْنَةِ وَأَنْ يُّحْشَرَ النَّاسُ ضُحًى (59)

کہا تمہارا وعدہ جشن کا دن ہر اور دن چڑھر لوگ اکٹھر کیر جائیں۔

فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ آتٰى (60)

پھر فرعون لوٹ گیا اور اپنے مکر کا سامان جمع کیا پھر آیا۔

قَالَ لَهُمْ مُّوْسَلَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُوْا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَاي (61)

موسلی نے کہا افسوس تم اللہ پر بہتان نہ باندھو ورنہ وہ کسی عذاب سے تمہیں ہلاک کر دے گا، اور برِ شک جس نر جھوٹ بنایا وہ غارت ہوا۔

بھائی اس میں ہے کہ فرعون نے اپنے مکر کا سامان جمع کیا اور پھرآیا ۔ ۔مکر کاسامان سے کیا مراد

جواب

فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ آتى

فرعون پلٹا اور اپنا پلان جمع کیا پھر آیا

/کیدی/http://www.almaany.com/en/dict/ar-en

عربی میں کید کا مطلب پلاٹ یا پلان ہے اردو میں مکر اس کا ترجمہ صحیح نہیں ہے

So Pharaoh went away, put together his plan, and then came [to Moses].

https://quran.com/20/60-70

إنهم يكيدون كيدا وأكيد كيدا

Indeed, they are planning a plan, But I am planning a plan.

https://quran.com/86

Verily, they are but plotting a plot (against you O Muhammad ).

And I (too) am planning a plan.

http://www.noblequran.com/translation/surah86.html

## سوال

سورہ طا ۔۔۔ جادوگر جس شان سے بھی آئے کامیاب نہیں ہو سکتا ۔۔ اسی آیت کی بنیاد پر منکرین جادو سوال اٹھاتے ہیں کہ جب اللہ فرما رہا ہے کہ جادوگر جس شان سے بھی آئے کامیاب نہیں ہو سکتا تو لبید بن عاصم کیسے جادو کرنے میں کامیاب ہو گیا رسول صلی علیہ وسلم پر تین مہینے تک؟؟؟ جواب

ولا يفلح الساحر حيث أتى

أور ساحر جس رخ سے بھی آئے فلاح نہیں پاتا

اس میں سحر ناکام ہو جاتا ہے کا ذکر ہی نہیں- اول تو پہلے اپ فیصلہ کریں سحر اگر ایک شعبدہ بازی ہر تو اس میں کامیاب یا نا کامیاب کیا ہوتا ہر ؟

شعبدہ بازی کی کیا حدود ہیں پہلے اس پر غور کریں۔ کیا اس سے کسی کو ٹھگا جا سکتا ہے ؟ مثلا کسی کا مال لے لیا جیب کاٹ لی ۔ کیونکہ شعبدہ بازی اسی کو کہتے ہیں اگر ٹھگ لیا تو شعبدہ باز دنیا میں کامیاب ہوا جو سحر کا انکار کرتے ہیں ان کے نزدیک یہ شعبدہ بازی ہے اس سے بڑھ کر کچھ نہیں گویا مداری کا کھیل ہے ۔ ان انکاری سحر کے نزدیک فرعون کے ساحرون نے بھی ٹیوب میں کیمکل بھر رکھا تھا اس پر جب دھوپ پڑی تو وہ ٹیوب ہلنے لگی

لہذا اس کا ترجمہ ان کے حساب سے یہ ہو گا اُور شعبدہ باز جس رخ سے بھی آئے فلاح نہیں پاتا

ان کو یہ ترجمہ کرنا چاہیے کہ نہیں – کبھی کچھ کہتے ہیں کبھی کچھ دوسری مثال بابل میں الله کا حکم ہوا کہ ایک شادی شدہ جوڑا طلاق دے گا – لیکن اس سے پہلے ایک یہودی وہاں ہاروت سے سحر سیکھے گا اور پھر عورت اس یہودی کو مل جائر گی

آیت میں ایسا ہے کہ نہیں؟ کہ کوئی نقصان دہ ہو سکتا ہے اگر الله کا حکم ہو کیا یہودی جو چاہ رہا تھا وہ اس کو ملا کہ نہیں کہ اس نے سحر کیا دوسرے کی بیوی مل گئی اور الله کا حکم بھی تھا؟

اس بنا پر اس آیت کے ترجمہ میں فلاح سے مراد دنیا کی کامیابی نہیں اخروی فلاح ہے

سوال السلام عليكم و رحمة الله و بركاته... بھائی برائے مہربانی اس بات پر تھوڑی روشنی ڈالیں کہ آیا نبی علیہ السلام پر جادو کی روایات قابل قبول ہیں؟ خصوصاً جب اللہ نے سورۃ الفرقان آیت 8 اور 9 میں نبی علیہ السلام سے جادو کی نسبت کو ظالمانہ بات کہا ہے... اسی طرح کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ نبی علیہ السلام پر جادو والی روایت خبر واحد ہے اور خبر واحد عمل کی حد تک تو قابل قبول ہے لیکن اسکی بنیاد پر کوئی عقیدہ نہیں بنایا جا سکتا. اس بارے میں آپکا کیا خیال ہے؟

وقال الظالمون إن تتبعون إلا رجلا مسحورا

جواب

وقال الظالمون إن تتبعون إلا رجلا مسحورا

اس کا ترجمہ اکثر غلط کیا جاتا ہے کہ کر دیا جاتا ہے کہ ظالم کہتے ہیں کہ یہ لوگ ایک سحر زدہ کے پیچھے جا رہے ہیں

الفاظ ذو معنی ہیں دو ترجمہ کیرے جا سکتے ہیں

عربی میں جب کسی کو مسحور کہا جاتا ہے اس کا مطلب جادو کرنے والا ہوتا ہے یہ بات نحویوں نے بیان کی ہے

تفسیر طبری میں اس آیت پر لکھا ہے

والعرب تسمي الرئة سَحْرا، والمسحَّر من قولهم للرجل إذا جبن: قد انتفخ سَحْره، المسحَّر اس كو كهتے ہيں جو كهانت كرے كه اس نے جادو پهونكا وكان بعض أهل العربية من أهل البصرة يذهب بقوله ( إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلا رَجُلا مَسْحُورًا ) إلى معنى: ما تتبعون إلا رجلا له سَحْر

اہل بصرہ اس طرف گئے ہیں کہ اس آیت کا مطلب ہے کہ لوگ اس کی اتباع کر رہے ہیں جس کے پاس سحر ہے

مثلا فرعون نرے موسی کو کہا

فَقَالَ لَهُ فِرْعَوْنُ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يَا مُوسَى مَسْحُوراً [الإسراء/ 101]

میں سمجھتا ہوں موسی تو مسحورا ہے

اور اس کی دلیل ہے کہ قرآن میں ہے کہ فرعون نے موسی کو کہا

انْ هذا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ [سبأ/ 43]

یہ کچھ نہیں صرف جادو ہے

اب یہ ممکن نہیں کہ ایک بندہ جادو کے اثر میں ہو اور جادو خود بھی کرتا ہو اسی سورت کی آیت ۱۰۱ سے ملا کر اس کا ترجمہ ہو گا دونوں مقام پر مسحورا کا لفظ ہر

وقال الظالمون إن تتبعون إلا رجلا مسحورا

أور ظالم كہتے ہيں كہ يہ ايك سحر كرنے والے (يا مسحور كرنے والے) شخص كى اتباع كر رہے ہيں

ایک قول یہ ہے کہ یہ تشبیہ ہے مسحورا بمعنی ساحر ہے جسے قول ہے حجابا مستورا

واذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لايؤمنون بالاخرة حجابا مستورا

جب قرآن پڑھا جاتا ہے تو ہم بنا دیتے ہیں جو آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ان کے اور تمھارے درمیان حجاب جو ڈھانپ دے

غور طلب ہے کہ ستر کا لفظ ہے جبکہ کفار – نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھ رہے ہوتے تھے سن رہے ہوتے تھے

یعنی یہ تشبیہ میں حجاب ہے مشرکوں کو سمجھ نہیں اتا تھا

اسی طرح سحر آیت میں تشبیہ ہے حقیقی معانی نہیں ہے

یہ کہنے کا مقصد یہ ہے کہ مشرکین سمجھتے تھے کہ جادو سے کسی کو کنٹرول کیا جا سکتا ہے اور اللہ معاف کرمے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کوئی جادو گر ہیں جو لوگوں کو کنٹرول کر رہے ہیں

ایک مطلب یہ ہے کہ انبیاء کو دھوکہ ہوا ہے کہ وہ حق پر ہیں قال مجاھد فی قولہ: إِلَّا رَجُلًا مَسْحُوراً أي مخدوعا

مجاہد کا کہنا ہے کہ مطلب ہے: یہ اتباع نہیں کر رہے مگر اس کی جو دھوکہ میں ہو

مثلا أبو جعفر النحاس أحمد بن محمد (المتوفى: 338هـ) كهتے ہيں قال أبو جعفر والقول الأول أنسب بالمعنى وأعرف في كلام العرب لأنه يقال ما فلان إلا مسحور أي مخدوع كما قال تعالى إني لأظنك يا موسى مسحورا يہ كلام عرب ميں معروف ہے كہ يہ كهتے ہيں فلاں مسحورا ہے يعنى دهوكہ ميں ہے جيسے اللہ نے كہا فرعون بولا

میں گمان کرتا ہوں کہ موسی تو دھوکے میں ہے

راقم کہتا ہے یعنی انبیاء نے اتنا بڑا دعوی کیا کہ تمام معاشرہ غلط ہے تو یہ ان کی قوموں کے نزدیک محض وہم و خیال تھا جیسے اللہ معاف کرمے انبیاء کسی دھوکہ کا شکار ہوں

# سرگزشت سحر از ابو شہریار حواشی

<sup>1</sup> عمرو بن عبيد بن كيسان بن باب، أبو عثمان البصري المعتزلي مولى بني تميم، كان أصله من فارس سكن البصرة، مات في طريق مكة سنة 144 هـ، قال ابن حبان في المجروحين ج2/68: "كان من العباد الخشن وأهل الورع الدقيق ممن جالس الحسن سنين كثيرة ثم أحدث ما أحدث من البدع واعتزل مجلس الحسن وجماعة معه فسموا بالمعتزلة، وكان عمرو بن عبيد داعية إلى الاعتزال يشتم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ويكذب مع ذلك في الحديث توهما لا تعمداً" والذي أزاله عن مذهب أهل السنة هو واصل بن عطاء. قال أحمد بن محمد الحضرمي سألت ابن معين، عن عمرو بن عبيد فقال: "لا يكتب حديثه. فقلت له: كان يكذب. فقال: كان داعية إلى دينه. فقلت له: فلم وثقت قتادة وابن أبي عروبة وسلام بن مسكين؟ فقال: كانوا يصدقون في حديثهم، ولم يكونوا يدعون إلى بدعة". انظر: ترجمته في ميزان الاعتدال ج12/166-188.

<sup>3</sup> 'Woe to you, scribes and Pharisees, hypocrites! For you build the tombs of the prophets and decorate the graves of the righteous, and you say, "If we had lived in the days of our ancestors, we would not have taken part with them in shedding the blood of the prophets." Thus you testify against yourselves that you are descendants of those who murdered the prophets. Fill up, then, the measure of your ancestors. You snakes, you brood of vipers! How can you escape being sentenced to hell? Therefore I send you prophets, sages, and scribes, some of whom you will kill and crucify, and some you will flog in your synagogues and pursue from town to town, so that upon you may come all the righteous blood shed on earth, from the blood of righteous Abel to the blood of Zechariah son of Barachiah, whom you murdered between the sanctuary and the altar. Truly I tell you, all this will come upon this generation.' [Matthew 23:29-36 (NRSV)]

6 ابن كثير كى كتاب البداية والنهاية ديكهى اس ميں وه عبد الله بن عمرو كى روايت پر كهتے ہيں وَرَفْعُهُ فِيهِ نَكَارَةٌ، لَعَلَّهُ مِنَ الزَّامِلَتَيْنِ اللَّتَيْنِ اللَّتَيْنِ أَصَابَهُمَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو يَوْمَ الْيَرْمُوكِ مِنْ كُتُبِ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَكَانَ يُحَدِّثُ مِنْهُمَا أَشْيَاءَ غَرَائِبَ.

اور اس میں نکارت کو بلند کیا ہے لگتا ہے ان اونٹنیوں والی کتب جو اہل کتاب میں سے تھیں جو ان کے ہاتھ لگیں یوم یرموک میں پس اس سے غریب چیزیں روایت کرتے

اس بات کو سات دفعہ کتاب میں ابن کثیر نے لکھا ہے جس سے صحابی رسول صلی الله علیہ وسلم سے ان کے بغض کا اندازہ ہوتا ہر

اس كتاب البداية والنهاية ميل ابن كثير ج ٢ ص ٢٩٩ كهتر بيل كه انكى روايات وكان فيهما إسرائيليات يحدث منها وَفِيهما مُنْكَرَاتٌ وَغَرَائِبُ.

ان إسرائيليات ميں سے تھيں جن كو عبد اللہ روايت كرتر اور ان ميں منكرات اور غريب روايات تھيں

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Goat of Atonement

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> https://www.blueletterbible.org/lang/lexicon/lexicon.cfm?Strongs=H8314&t=KJV

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> https://en.wikipedia.org/wiki/Seraph

جن روایات پر ابن کثیر نے عبد الله بن عمرو پر إسرائیلیات بیان کرنے کا الزام لگآیا ہے وہ سات روایات ہیں ان سات روایات کو

رَبِيعَةَ بْنِ سَيْفٍ ( منكرات روايت كرنے كے لئے مشهور ہے قال البخارى : عنده مناكير) نے مُجَاهِدٍ ( سماع میں اختلاف ہے اختلف في روايته عن عبد الله بن عمرو فقيل لم يسمع منه جامع التحصيل في أحكام المراسيل از العلائي (المتوفى: 761هـ) ) نر

وهب بن جابر الخیوانی ( مجهول ہے دیکھئے میزان الآعتدال از الذهبی) نر

حيي بن عبد الله بن شريح المعافري (ضعيف) نے روايت كيا ہے جو يا تو ضيف ہيں يا مجھول ہيں يا منكر روايت بيان كرنے كے لئے مشھور ہيں تو عبد الله بن عمرو رضى الله عنہ كا كيا قصور ہے

تفسير ابن كثير ميل سوره العمران ، الانعام ميل بهي اس كو دبرايا

إنه من مفردات ابن لهيعة ، وهو ضعيف ، والأشبه - والله أعلم - أن يكون موقوفاً على عبد الله بن عمرو بن العاص ، ويكون من الزاملتين اللتين أصابها يوم اليرموك

بے شک اس میں ابن لھیعة کا تفرد ہے جو ضعیف ہے اور مجھ کو شبہ ہے الله کو پتا ہے کہ یہ روایت عبد الله بن عمرو بن موقوف ہے ہو سکتا ہے یہ ان میں سے جو دو اونٹنیوں پر لدی ہوئی تھیں

راقم کہتا ہے ابن کثیر کا قول باطل ہے

<sup>7</sup> Philo Judeas

8 اسوپسیفی ایک لفظ کو اس کے حروف کی مناسبت سے عدد میں تبدیل کرنے کی مشق کا یونانی نام ہے ۔ Isopsephy

<sup>9</sup> Gematria - Greek Qabalah by Kieren Barry, Weiser Publishers

10 ر شیعہ روایات کے مطابق جفر ایک خفیہ تحریر تھی جو بکری یا دنبے کی کھال پر لکھی ہوئی تھی اور نبی علیہ السلام نے علی کو عطا کی تھی

11 كتاب الكافي ج١ حديث ٦٣٥ باب ٤٠ ح

<sup>12</sup> Mystical Dimensions of Islam, Anne Marie Schimmel

13 اصف بن برخیا کا کردار اصلا یمنی یہودیوں کا پھیلایا ہوا ہے جو اغلبا عبد الله ابن سبا سے ہم کو ملا ہے اگرچہ اس بات کی کوئی صریح دلیل نہیں ہے لیکن شواہد بتاتے ہیں کہ اصل میں چکر کچھ اور ہی ہے اصف بن برخیا کا ذکر بائبل کی کتاب تواریخ میں ہے

Asaph the son of Berechiah, son of Shimea

اس نام کا ایک شخص اصل میں غلام بنا جب اشوریوں نے مملکت اسرایل پر حملہ کیا- سلیمان علیہ السلام کی وفات کے بعد نبی اسرائیل میں پھوٹ پڑی اور ان کی مملکت دو میں تقسیم ہو گئی ایک شمال میں تھی جس کو اسرئیل کہا جاتا تھا اور دوسری جنوب میں تھی جس میں یروشلم تھا اور اس کو یہودا کہا جاتا تھا- سلیمان علیہ السلام کی وفات کے کئی سو سال بعد ختم ہونے والی ان دو ریاستوں میں بادشاہت رہی اور کہیں بھی اتنی طویل مدت تک زندہ رہنے والے شخص کا ذکر ملتا

سلیمان علیہ السلام (وفات ۱۰۲۲ ق م) کے بعد ان کے بیٹے رهوبم خلیفہ ہوئے اور اس کے بعد مملکت دو حصوں میں ٹوٹ گئی جس میں شمالی سلطنت کو ۷۱۹ قبل مسیح میں اشوریوں نے تباہ کیا – یعنی مفسرین کے مطابق ۳۰۳ سال بعد جب اشوریوں نے غلام بنایا تو ان میں سلیمان کے درباری اصف بن برخیا بھی تھے جو ایک عجیب بات ہے شمال میں اسرائیل میں دان اور نفتالی کے یہودی قبائل رہتے تھے جو اشوریوں کے حملے کے بعد یمن منتقل ہوئے اور بعض وسطی ایشیا میں آرمینیا وغیرہ میں – دان اور نفتالی قبائل کا رشتہ اصف بن برخیا سے تھا کیونکہ وہ مملکت اسرئیل کا تھا اور وہیں سے غلام بنا اور چونکہ یہ ایک اہم شخصیت ہو گا اسی وجہ سے اس کے غلام بننے کا خاص طور پر بائبل کی کتاب میں ذکر ہے۔

ابن سبا بھی یمن کا ایک یہودی تھا جو شاید انہی قبائل سے ہو گا جن کا تعلق دان و نفتالی قبائل سے تھا- پر لطف بات ہے کہ ان میں سے ایک قبیلے کا نشان ترازو تھا اور عدل کو اہمیت دیتا تھا جو ان کے مطابق توحید کے بعد سب سے اہم رکن تھا – شمال میں امراء پر جھگڑا رہتا تھا اور ان پر قاضی حکومت کرتے تھے ایک مرکزی حکومت نہیں تھی یہاں تک کہ آج تک ان کے شہر کو

Tel Dan

یا

Tel Qadi

کہا جاتا ہر

یعنی اس قبیلہ میں امراء کے خلاف زہر اگلنا اور عدل کو توحید کے بعد سب سے اہم سمجھنا پہلے سے موجود ہے اور ابن سبا نے انہی فطری اجزا کو جمع کیا اور اس پر مصر میں اپنا سیاسی منشور مرتب کیا

اهَيَا شَرَاهِيَا بهى اصلا عبرانى الفاظ ہیں جو یمنی یہودیوں نے اصف سے منسوب کیے اور یہ توریت سے لئے گئے جس میں موسی علیہ السلام اور الله تعالی کا مکالمہ درج ہے – توریت کا یہ حصہ یقینا موسی علیہ السلام کی وفات کے بعد کا ہے کیونکہ اصلی توریت میں احکام درج تھے لہذا اهَیَا شَرَاهِیَا کو اصلا الحی القیوم کہنا راقم کے نزدیک ثابت نہیں

ہے

اصف بن بر خیا اصل میں یہود کی جادو کی کتب کا راوی ہے اور اس سے منسوب ایک کتاب کتاب الاجنس ہے جس میں انبیاء پر جادو کی تہمت ہے اس قسم کے لوگ جن پر اشوری قہر الہی بن کر ٹوٹے ان کو مفسرین نے سلیمان علیہ السلام کا درباری بنا کر ایک طرح سے جادو کی کتاب کے اس راوی کی ثقابت قبول کر لی

بائبل ہی میں یہ بھی ہے کہ اصف نام کا ایک شخص داود علیہ السلام کے دور میں ہیکل میں موسیقی کا ماہر تھا – کتاب سلاطین میں پہلے ہیکل میں موسیقی کا کوئی ذکر نہیں جبکہ کتاب تواریخ میں اس کا ذکر ہے لہذا اس پر اعتراض اٹھتا ہے کہ موسیقی کا عبادت میں دخل بعد میں کیا گیا ہے جو اغلبا عزیر اور نحمیاہ نے کیا ہو گا اور انہوں نے جگہ جگہ اصف کا حوالہ موسیقی کے حوالے سے شامل کیا

داود علیه السلام اسلامی روایات کے مطابق موسیقی اور سازوں کی مدد سے عبادت نہیں کرتے تھے یہ یقینا اہل کتاب کا اپنے دین میں اضافہ ہے اور اس میں انہوں نے اصف نام کا ایک شخص گھڑا جو موسیقار تھا اور مسجد سلیمان ہر وقت موسیقی سے گونجتی رہنے کا انہوں نے دعوی کیا اور اس کو سند دینے کے لئے اصف کو پروہتوں کے قبیلہ لاوی سے

بتایا پھر اس کی مدت عمر کو اتنا طویل کہا کہ وہ داود و سلیمان سے ہوتا ہوا اشوریوں کا قیدی تک بنا یہ سب داستان بائبل کی مختلف کتب میں ہے جس کو ملا کر آپ کے سامنے پیش کیا گیا ہے اسلامی کتب میں الفہرست ابن ندیم میں بھی اس کا ذکر ہے یہاں بات کو بدل دیا ہے وکان یکتب لسلیمان بن داود آصف بن برخیا

اور اصف بن برخیا سلیمان کر لئر لکھتر تھر

یعنی اصف بن بر خیا ایک کاتب تهر نه که موسیقار

اصف کو یہود ایک طبیب بھی کہتے ہیں اور اس سے منسوب ایک کتاب سفرریفوط ہے جس میں بیماریوں کا ذکر ہے زبور کی مندرجہ ذیل ابیات کو اصف کی ابیات کہا جاتا ہے

Asaph Psalm 50, 73, 74,75,76,77,78,79,80,81,82,83

گویا خود یہود کے اس پر اتنے اقوال ہیں کہ اس کی شخصیت خود ان پر واضح نہیں

اہل سنت ہوں یا اہل تشیع ، دونوں اپنی تفسیروں میں ایک شخصیت آصف بن برخیا کا ذکر کرتے ہیں اہل تشیع کی آراء

سليمان كے دربار كے اس شخص كے بارے ميں جس كو كتاب كا علم ديا ديا تها ، الكافى باب ١٦ كى روايت ہے كه محمد بن يحيى وغيره ، عن أحمد بن محمد ، عن علي بن الحكم ، عن محمد بن الفضيل قال : أخبرني شريس الوابشي ، عن جابر ، عن أبي جعفر عليه السلام قال : إن اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفا وإنما كان عند آصف منها حرف واحد فتكلم به فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس حتى تناول السرير بيده ثم عادت الأرض كما كانت أسرع من طرفة عين ونحن عندنا من الاسم الأعظم اثنان وسبعون حرفا ، وحرف واحد عند الله تعالى استأثر به في علم الغيب عنده ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم

شریس الوابشی نے جابر سے انہوں نے ابی جعفر علیہ السلام سے روایت کیا کہ

الله كے اسم اعظم كے تہتر ٧٣ حروف ہيں. ان ميں سے اصف نے صرف ايک حرف كو ادا كيا تھا كہ اسكے اور ملكہ بلقيس كے عرش كے درميان زمين كو دهنسا ديا گيا كہ اس نے تخت تک ہاتھ بڑھا ليا اور زمين واپس اپنى جگہ لوٹ آئى. يہ سب پلک جهپكتے ميں ہوا. ہمارے پاس اسم اعظم كے بہتتر ٧٢ حروف ہيں . الله نے بس علم غيب ميں ہم سے ايک حرف پوشيدہ ركھا ہمے

کتاب بصائر الدرجات کی روایت ہے

وعن ابن بكير، عن أبي عبد الله [عليه السلام]، قال: كنت عنده، فذكروا سليمان وما أعطي من العلم، وما أوتي من الملك. فقال لي: وما أعطي سليمان بن داود؟ إنما كان عنده حرف واحد من الاسم الأعظم، وصاحبكم الذي قال الله تعالى: قل: كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب. وكان ـ والله ـ عند علي [عليه السلام]، علم الكتاب.

فقلت: صدقت والله جعلت فداك

ابن بکیر ابی عبد الله امام جعفر سے روایت کرتے ہیں کہ میں ان کے پاس تھا پس سلیمان اور ان کو جو علم عطا ہوا اس کا ذکر ہوا اور جو فرشتہ لے کر آیا پس انہوں (امام جعفر) نے مجھ سے کہا اور سلیمان بن داود کو کیا ملا ؟ اس کے

پاس تو الاسم الأعظم كا صرف ايك ہى حرف تها اور ان كے صاحب جن كے لئے الله تعالى كہتا ہے: قل كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب الرعد: 43 اور وہ تو الله كى قسم! على عليه السلام كے پاس ہے علم الكتاب تفسير القمي ج1 ص368 كے مطابق

عن أبي عبد الله [عليه السلام]، قال: الذي عنده علم الكتاب هو أمير المؤمنين

ابي عبد الله سر روايت بر كم قال الذي عنده علم الكتاب يه امير المومنين (علي) بيس

کہتے ہیں سلیمان علیہ السلام کے دربار میں اس شخص کا نام اصف بن برخیا تھا یعنی علی کرم الله وجھہ اس دور میں اصف بن برخیا کی شکل میں تھے

اٹھارہ ذی الحجہ یعنی عید الغدیر کی اہمیت پر بات کرتے ہوئے کتاب السرائر – ابن إدریس الحلي – ج1 – ص418 میں لکھتے ہیں

وفيه أشهد سليمان بن داود سائر رعيته على استخلاف آصف بن برخيا وصيه ، وهو يوم عظيم ، كثير البركات

اور اس روز سلیمان بن داود اور تمام عوام کو اصف بن برخیا کی خلافت کی وصیت کی اور وہ دن بہت عظیم اور بڑی برکت والا ہے

كتاب الإمامة والتبصرة از ابن بابويه القمي ميں نے اصف كى خلافت كا ذكر كيا ہے

كتاب الأمالي - الشيخ الصدوق - ص 487 - 488 ميل اور كمال الدين وتمام النعمة از الشيخ الصدوق ص ٢١٢ ميل

ہے

وأوصى داود ( عليه السلام ) إلى سليمان ( عليه السلام ) ، وأوصى سليمان ( عليه السلام ) إلى آصف بن برخيا ، وأوصى آصف بن برخيا إلى زكريا ( عليه السلام

اور داود نے سلیمان علیہ السلام کی وصیت کی اور سلیمان نے اصف بن برخیا کی وصیت کی اور اصف بن برخیا نے زکریا علیہ السلام کی وصیت کی

کتاب تحف العقول – ابن شعبة الحراني – ص 476 – 478 کے مطابق یحیی بن أکثم نے علی بن محمد الباقر سے سوال کیا

قلت : كتب يسألني عن قول الله : "قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك " نبي الله كان محتاجا إلى علم آصف ؟

میں یحیی بن أكثم نے پوچها: (میرے نصیب میں) لكها ہے كہ میں سوال كروں گا اللہ كے قول قال الذي عندہ علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك پر كه الله كا نبى كيا اصف كا محتاج تها ؟

امام الباقر نے جواب دیا

سألت: عن قول الله جل وعز: "قال الذي عنده علم من الكتاب" فهو آصف بن برخيا ولم يعجز سليمان عليه السلام عن معرفة ما عرف آصف لكنه صلوات الله عليه أحب أن يعرف أمته من الجن والإنس أنه الحجة من بعده ، وذلك من علم سليمان عليه السلام أودعه عند آصف بأمر الله ، ففهمه ذلك لئلا يختلف عليه في إمامته ودلالته كما فهم سليمان عليه السلام في حياة داود عليه السلام لتعرف نبوته وإمامته من بعده لتأكد الحجة على الخلق

تم نر سوال كيا كم قول الله جل وعز: "قال الذي عنده علم من الكتاب پر تو وه اصف بن برخيا بين اور سليمان عاجز

نہیں تھر اس معرفت میں جو اصف کو حاصل تھی لیکن آپ صلوات الله علیه نے اس کو پسند کیا کہ اپنی جن و انس کی امت پر اس کو حجت بنا دیں اس کر بعد اور یہ سلیمان کا علم تھا جو اصف کو ان سر عطا ہوا تھا۔ اس کا فہم دینا تھا کہ بعد میں امامت و دلالت پر کہیں (بنو اسرائیل) اختلاف نہ کریں جیسا ان سلیمان کر لئر داود کی زندگی میں (لوگوں کا ) فہم تھا کہ انکی نبوت و امامت کو مانتر تھر تاکہ خلق پر حجت کی تاکید ہو جائے یعنی آصف اصل میں سلیمان علیہ السلام کر خلیفہ ہونر کو تھر تو ان کو ایک علم دیا گیا تاکہ عوام میں ان کی دھاک بٹھا دی جائر اور بعد میں کوئی اس پر اختلاف نہ کر سکر

کتاب مستدرك الوسائل - الميرزا النوري الطبرسي - ج 13 - ص 105 ميں ہے كہ

العياشي في تفسيره : عن أبي بصير ، عن أبي جعفر ( عليه السلام ) قال : " لما هلك سليمان ، وضع إبليس السحر ، ثم كتبه في كتاب وطواه وكتب على ظهره : هذا ما وضع آصف بن برخيا للملك سليمان بن داود ( عليهما السلام ) من ذخائر كنوز العلم ، من أراد كذا وكذا فليقل كذا وكذا ، ثم دفنه تحت السرير ، ثم استثاره لهم ، فقال الكافرون : ما كان يغلبنا سليمان الا بهذا ، وقال المؤمنون : هو عبد الله ونبيه ، فقال الله في كتابه : ( واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان )

العیاشی اپنی تفسیر میں کہتے ہیں عن أبي بصیر ، عن أبي جعفر ( علیه السلام ) سے کہ امام ابی جعفر نے کہا جب سلیمان ہلاک ہوئر تو ابلیس نر سحر لیا اور ایک کتاب لکھی ..(اور لوگوں کو ورغلایا). یہ وہ کتاب تھی جو اصف کو سلیمان سر حاصل ہوئی جو علم کا خزانہ ہر جو اس میں یہ اور یہ کہر اس کو یہ یہ ملر گا پھر اس سحر کی کتاب کو تخت کر نیچر دفن کر دیا پھر اس کو (دھوکہ دینر کر لئر واپس) نکالا اور کافروں نر کہا ہم پر سلیمان غالب نہیں آ سکتا تھا سوائے اس (جادو) کے (زور سے) اور ایمان والوں نے کہا وہ تو الله کے نبی تھے پس الله نے اپنی کتاب میں کہا اور لگے وہ (یہود) اس علم کے پیچھے جو شیاطین ملک سلیمان کے بارے میں پڑھتے تھے یعنی جادو یعنی شیعوں کر نزدیک اصف بن برخیا اصل میں سلیمان علیہ السلام کر امام بنر اور وہ ایک خاص علم رکھتر تھر بعض کر نزدیک علی رضی الله عنہ ہی تھر اور اس دور میں وہ اصف بن بر خیا کہلاتر تھر یہاں تک کہ اصف نر مریم علیہ السلام کر کفیل زکریا علیہ السلام کر وصی ہونر کی وصیت کی گویا اصف کئی ہزار سال تک زندہ ہی تھر پتا نہیں شیعوں کر نزدیک اب وفات ہو گئی یا نہیں اہل سنت کی آراء

تفسير السمرقندي يا تفسير بحر العلوم أز أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (المتوفى: 373هـ) ميل

ويقال: إن آصف بن برخيا لما أراد أن يأتي بعرش بلقيس إلى سليمان- عليه السلام- دعا بقوله يا حي يا قيوم- ويقال: إن بني إسرائيل، سألوا موسى- عليه السلام- عن اسم الله الأعظم فقال لهم: قولوا اهيا- يعني يا حي- شراهيا- يعني يا قيوم-اور کہا جاتا ہے جب اصف بن برخیا نے بلقیس کا عرش سلیمان کے پاس لانے کا ارادہ کیا تو انہوں نے کہا یا حی یا قیوم- اور کہا جاتا ہے نبی اسرئیل نے موسی سے اسم الأعظم کا سوال کیا تو ان سے موسی نے کہا کہو اہیا- یعنی یا حى- شراهيا- يعنى يا قيوم-

تفسير القرطبي ميں ہر

```
سرگزشت سحر از ابو شہریار
```

وَقَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" إِنَّ اسْمَ اللَّهِ الْأَعْظَمَ الَّذِي دَعَا بِهِ آصَفُ بْنُ بَرْخِيَا يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ" قِيلَ: وَهُوَ بِلِسَانِهِمْ، أَهَيَا شَرَاهِيَا

اور عائشہ رضی الله عنها کہتی ہیں کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا وہ اسم اللَّهِ الْأَعْظَمَ جس سے اصف نے دعا کی وہ یَا حَیُّ یَا قَیُّومُ ہرِ ان کی زبان میں تھا اهَیَا شَرَاهِیَا

اهَیَا شَرَاهِیَا کا ذکر شوکانی کی فتح القدیر اور تفسیر الرازی میں بھی ہے

اس سے قطع النظر کہ وہ الفاظ کیا تھے جو بولے گئے جو بات قابل غور ہے وہ اصف بن برخیا کا ذکر ہے جو اہل سنت کی کتب میں بھی ہر

صوفیاء نے اس آیت سے ولی کا تصور نکالا کہ ولی نبی سے بڑھ کر ہے اور محی الدین ابن العربی کی کتب میں اس قول کو بیان کیا گیا اور صوفیاء میں اس کو تلقہا بالقبول کا درجہ حاصل ہوا

پردہ اٹھتا ہر

<sup>14</sup> بسم الله الرحمان الرحيم كو ٧٨٦ سے بدلنا صحيح نہيں ايك طرح كا جادو ہے

علم اعداد یا ابجد کی مدد سے ان حروف کو نمبروں میں تبدیل کیا جاتا ہے جو بابل کا جادو تھا اور عبرانی میں اس کی اصل ہر

ب س م

 $1.7 = \xi.+7.+7$ 

الله

77 = 0+4.44.+1

ال رحمان

~~. =0.+1+£.+X+7..+~.+1

ال رحىم

1+1

اس کا ٹوٹل ۷۸۷ بنتا ہے یعنی اس میں ایک عدد کم کیا گیا ہے جبکہ علم اعداد سے ایک عدد زائد اتا ہے عرف عام میں ۷۸۲ کو بسم الله کے مقابل لکھ دیا جاتا ہے جو لا علم ہیں وہ سمجھتے ہیں اس کا مقصد بے ادبی سے بچانا ہے لیکن اصل مقصد یہ نہیں

حاصل ۷۸۷ کو ۷۸٦ میں بدلنے میں لطیف نکته پوشیدہ ہے اور وہ ہے مہر سلیمانی سے اسکو ملانا- مہر سلیمان یعنی داود کا تارا- لہذا یہ اس طرح بنتا ہے کہ عدد ۷ تارا کا نچلا حصہ ہے اور عدد ۸ تارا کا اوپری حصہ ہے- اس کے بعد کونوں کو ۲ سطروں سے ملایا جاتا ہے جو ایک کے اوپر ایک رکھے ۷ اور ۸ کو کامل کرتی ہیں اس طرح کل ۲ لکیریں بنتی ہیں

تارا کی نوک کا یعنی عدد ۷ کا زمین کی طرف آنا الوحی ہے یعنی علم آسمان سے زمین تک اتا ہے تارا کی نوک یعنی عدد ۸ کا آسمان کی طرف جانا مکاشفہ ہے یعنی انسان الله تک اس کے عرش تک جا سکتا ہے اور اس سب پر زائچہ کا

سرگزشت سحر از ابو شہریار گرڈ لوک لگتا ہے چھ مزید لکیروں سے- کیا ۷۸٦ وہی عدد ہے جو دجال کی آنکھوں کے بیچ لکھا ہو گا؟ الله فتنوں سے تمام مسلمانوں کو بچائے